
Santuário de Nossa Senhora de Fátima 

Diocese de Marília 

Rua Antônio Rodrigues de Barros - 224 - Vila Barros - Dracena – SP 

CEP. 17900-000 Caixa Postal 43 - Fone: 18 3821-1113 

 E-mail: santuariodefatimaa@gmail.com 

 

 

CURSO BÍBLICO 2024/05 

 

                                      LIVROS SAPIENCIAIS 

 

 

O PROBLEMA DO BEM E DO MAL (E DA MORTE)  

NOS LIVROS SAPIENCIAIS 

 

Os sete livros Sapienciais: 

Jó (Jó) 

Salmos (Sl) 

Provérbios (Pr) 

Eclesiastes (Ecl) 

Cântico dos Canticos (Ct) 

sabedoria do Salomão (Sb) 

Eclesiástico (Eclo) 

 

INTRODUÇÃO 

 

Embora em toda a Bíblia se fala do problema do mal, após o exílio (sec.3 

a.C) provoca uma pergunta incessante: porque existe o mal? Por que tanto 

sofrimento? Porque devemos sofrer se Deus é bom e misericordioso? Como 

ainda hoje, diante de uma catástrofe, uma desgraça natural, ou até mesmo, 

diante de um sofrimento de um inocente e sobretudo, diante do mistério da 

morte, a pergunta espontânea: Porque existe o mal? Porque devemos sofrer 

injustamente?  Basta ler o livro de Lamentações para saber como foi forte a dor 

e o trauma de Israel diante da experiência do exílio. A ideia tradicional é: o mal 

existe porque existe o pecado; como o mal, a consequência do pecado. O Livro 

do Provérbio é um exemplo disso: “Certamente o malvado não permanecerá 



impunido, mas a descendência dos justos será salva” (Pr 11, 21). O malvado 

será, sem dúvida, punido. E “Se o justo aqui na terra recebe seu salário, quanto 

mais o ímpio e o pecador” (Pr 11,31). Aqui fala da recompensa que cada um 

recebe aqui na terra e não de além da morte. E o Salmo 37 inteiro, fala da 

recompensa do ímpio e do justo. Assim, os dois textos de Gn 3 e 4 nos 

apresentam com o mesmo esquema: o homem e a mulher pecaram e por isso 

chegou a morte no mundo. Ainda hoje as pessoas têm este pensamento: estou 

mal, porque Deus me castigou, eu pequei! E no tempo de Jesus, diante do Cego 

de nascença, os escribas perguntaram: “Senhor, quem pecou? Ele ou seus pais, 

ou antepassados?” (Jo 9) Então a ideia da retribuição percorre toda a Bíblia.  

E como resposta à pergunta “porque existe o mal e a morte?” nasce uma 

série de literatura, no pós-exílio, chamada “Livros apocalípticos”  que tentam dar 

respostas a este tipo de pergunta. Um destes livros é o livro de Enoc, que não 

entrou entre os Livros canônicos da Bíblia, mas tem sua influência no 

pensamento cristão e até nas margens dos textos bíblicos deste período, em 

particular nos Livros Sapienciais. E a carta de São Judas (NT) até cita o Livro de 

Henoc como Livro inspirado. E na Igreja de Etiópia usa o livro de Henoc como 

texto inspirado da Bíblia e o lê na Liturgia e por isso é um Livro que tem recebido 

sua importância.  A resposta ao mal é muito simples lá (e toda ora muitos 

acreditam e falam até entre nós): é toda a culpa de Diabo.  E neste livro fala pela 

primeira vez dos anjos caídos na terra, os vigias, e fala da existência do mal. 

Então na tradição clássica o mal é a consequência do meu pecado e na tradição 

apocalíptica é a culpa de diabo (Deus é inocente, o homem, pobrezinho, é um 

possuído do mal, culpa de satanás). Eliminando o satanás, elimina o problema. 

Deus virá um dia e vai punir todo mal que existe no mundo. É uma resposta muito 

simples: divide o mundo em dois: no bem e no mal. 

No meio deste tem outra corrente que pensa diverso: os livros sapienciais. 

Se Deus é onipotente é inútil dar culpa ao diabo. É interessante aqui lembrarmos 

como São Tomás de Aquino começa a Suma Teologia respondendo a este tipo 

de problema. Ele começa com as duas perguntas: A 1ª pergunta é:  Pode falar 

de Deus? Pode sim, pois a Bíblia fala de Deus. A 2ª pergunta é : E pode falar do 

diabo? Se existe Deus, não existe o mal. Mas o mal existe e então não existe 

Deus. Ele vai concluir que o mal é algo que não existe, o mal é a ausência de 



Deus, é a falta do bem. Aqui o pensamento é filosófico. Vamos para o 

pensamento bíblico com os Livros Sapienciais.  

Além dos três Livros: Salmos, Cântico dos Cânticos e Provérbios temos os 

4 textos que tratam sobre o assunto do mal: Jó, Eclesiastes (Coélet), 

Eclesiástico (Sirácida) e Sabedoria. Examinaremos como cada um destes 4 

livros trata sobre o assunto do mal.      
 

JÓ 

 

O livro de Jó é lembrado no NT, por Tiago “Tomai como exemplo de uma vida 

de sofrimento e de paciência os profetas que falaram em nome do Senhor. 

Notai que temos por bem-aventurados os que perseveraram pacientemente. 

Ouvistes falar da paciência de Jó e sabeis qual o fim que Deus lhe deu. Com 

efeito, o Senhor é misericordioso e compassivo” (Tg 5,10-11). Na realidade aqui 

o autor usa a palavra ipomone (ipo-meno em grego) que é a virtude do soldado: 

enfrentar as dificuldades com perseverança, é a capacidade de resistir apesar 

dos golpes dos males e isso não como uma resignação passiva do sofrimento, 

mas enfrentando com vigor e entusiasmo tudo o que acontece na frente.  

 Quem era Jó?: O livro começa com “Havia na terra de Hus” 1,1:  Fala de 

uma história, uma lenda e não de um homem real. E habitava na terra de Hus, 

ou seja, não é israelita. É um exemplo para dizer que ele é um homem que não 

conhecia o Deus de Israel, mas era íntegro e reto, que temia a Deus e se 

afastava do mal (como Noé Gn 6,9) e por isso ele é um exemplo para todos os 

povos, independente da religião. Íntegro (diante de Deus), reto (em relação aos 

outros) significa agradável a Deus e aos outros. E era um homem rico: para o 

AT, a riqueza é a bênção e a recompensa de Deus para sua vida reta. E ele, 

além de ser homem reto, justo e abençoado por Deus, faz também além do que 

era seu dever normal. Ele fazia banquetes e visitava as casas dos seus filhos. 

Os filhos de Jó fazem festa e Jó faz sacrifício de purificação pensando em 

remediar os pecados, por acaso, seus filhos cometessem durante a festa. Ou 

seja, é um homem que quer fazer sacrifício e penitência não só para seus 

pecados, mas também dos outros. Por isso ele é verdadeiramente um homem 

justo e reto.  

Um dia os filhos de Deus (corte celestes angélica) vão até a Deus e o satã 

também. Satã  era um dos anjos que dentro da corte celeste que gostava criar a 



confusão, era o adversário, o acusador que tinha os olhares vigilantes esperando 

uma oportunidade de atacar alguém. Uma vez criando confusão ele some. Assim 

acontece também com o livro de Jó. Ele aparece somente no início da narração 

e depois nunca mais.  Quem faz toda a história são os amigos de Jó, sua esposa 

e Deus e nunca aparece satã. Ele é aqui só para dar um início a uma história 

trágica, à uma confusão, como acontece na história de muitos casais e muitas 

amizades.  

Ele coloca em questão o homem apresentando a Deus um argumento: “É 

fácil crer em Deus quando tudo vá bem. Prova de tocar em Jó, tira as coisas que 

ele tem, vamos ver se ele vai continuar sendo um homem reto e íntegro”. Então 

o problema aqui (não é sofrimento ou paciência, mas) é crer em Deus. 

O problema do sofrimento é um fato da vida que vem para todos 

independente da fé e, o problema de Deus, crer em Deus vem em questão ao 

enfrentar estes sofrimentos. Posso crer em Deus ainda que a dor me invade? “É 

por nada que Jó teme a Deus? Porventura não levantaste um muro de proteção 

ao redor dele, de sua casa e de todos os seus bens?” (Jó1,9-10). É uma pergunta 

para nós todos. Eu creio em Deus porque tudo vai bem?  O dia em que vem 

retirado tudo (é retirado aos poucos) qual seria a minha fé?. Qual seria a minha 

mente e o meu pensamento diante da vida? A fé, ao final da conta, tem algum 

interesse?  Creio porque me convém crer. Ou, creio e basta sem outros 

interesses.  

E do outro lado, Deus crê e confia em Jó: “Na terra não há outro igual: é um 

homem íntegro e reto e teme a Deus e se afasta do mal.” (Jó 1,8). Aqui o autor 

está já colocando de antemão a verdade das coisas: Jó verdadeiramente é um 

homem íntegro e reto e Deus sabe disso. Não pela aparência ou para mostrar 

ao mundo, à mídia ou aos amigos. O Senhor sabe que ele perseverará no bem 

ainda que os males caiam sobre ele e por isso o Senhor aposta nele.  

**Ao chamar cada um de nós ao seguimento d’Ele o Senhor apostou 

sobre nós. Será que ele vai vencer?.   

 

COMO DEUS PERMITE O SOFRIMENTO PARA UM JUSTO QUE NÃO 

MERECE O CASTIGO? 
 

O problema do Livro de Jó não é o sofrimento, não é o problema da paciência, 

mas é a pergunta: Como Deus pode permitir um sofrimento para um homem que 



não merece o castigo, pois é homem justo?. Há 2 mil anos atrás da época bíblica 

já existia no Egito e Mesopotâmia textos que colocavam o mesmo problema e 

cada um querendo responder de uma forma diferente e todos em forma 

superficial. E Jó nega todas estas respostas: de negar a pensar de morrer, de 

tirar a vida (por isso a esposa de Jó lhe fala de morrer); de negar a resposta de 

Fidíssimo (confia em Deus, ele vai resolver tudo); de negar a resposta Hedonista 

(goza a vida, não tem outra coisa para fazer) etc; Jó nega de dar a culpa a Deus 

(Deus não pode ser assim) etc.   

E do outro lado, é bom lembrarmos que, o problema do mal vem colocado não 

por Jó, mas pelos seus três amigos:  

De fato, Satanás aparece apenas no primeiro capítulo e depois some. Deus no 

primeiro e nos últimos capítulos. O corpo principal do livro é a presença dos 4 

amigos: cada um aparece como se fosse um amigo solidário que quer 

compadecer com Jó, quer estar ao seu lado, quer consolá-lo, mas na verdade, 

atrás daquela amizade tem palavras cortantes contra Jó, com seus argumentos 

teológicos e sábios provocam e apontam o dedo contra Jó. Os amigos se tornam 

acusadores.  

Do cap.4 a cap.27 os três primeiros expõem suas visões sobre o mal: cada um 

intervém três vezes.   

Elifaz de Temã: um homem profeta,  

Baldade de Suás homem da Lei e  

Sofar de Naamat, o sábio.  

E após um discurso sobre a sabedoria e as palavras de Jó intervém o quarto 

amigo, Eliu (cc. 32-37), e ele a sua vez apresentando-se como o melhor amigo, 

apontando o dedo contra os outros três que não souberam falar bem.   

Segundo um comentário do Papa Gregório Magno: “Estes amigos tanto mais se 

consideram justos aos próprios olhos, tanto mais se tornem duros diante das 

dores dos outros. Não sabem transferir para si as dores e fragilidades dos outros; 

São tão orgulhosos que não se consigam colocar-se no pano dos humildes;... e 

eles representam os heréticos  (embora parecem os defensores da fé) e da parte 

de Deus, todos eles vem reprovados”.   São aqueles tipos de doutores que 

dizendo a verdade não há um mínimo de caridade”, assim como comentava o 

Papa Francisco no “Amoris Laetitia” . Enquanto se esforçam em defender Deus 

o ofendem. Deus não precisa ser defendido por nós. Deus, ao final do livro, 



intervém e diz “vocês são estúpidos, não são sábios como meu servo Jó” (Jó 

42,7).   

Elifaz, por exemplo, acusa Jó dizendo que é Deus mesmo me mostrou o 

que estou falando: 

“Ouvi furtivamente uma revelação, meu ouvido apenas captou seu 

murmúrio: numa visão noturna de pesadelo, quando a letargia cai sobre 

o homem, um terror apoderou-se de mim e um tremor, um frêmito sacudiu 

meus ossos. Um sopro roçou-me o rosto e provocou arrepios por todo o 

corpo. Estava parado — mas não vi seu rosto —, qual fantasma diante 

dos meus olhos, um silêncio… depois ouvi uma voz: “Pode o homem ser 

justo diante de Deus? Um mortal ser puro diante do seu Criador? Dos 

próprios servos ele desconfia, até mesmo a seus anjos verbera o erro. 

Quanto mais aos que moram em casas de barro, cujos fundamentos se 

assentam sobre o pó! Serão esmagados mais depressa do que a traça; 

esmigalhados entre a manhã e a noite, perecem para sempre, pois 

ninguém os traz de volta. O esteio de sua tenda é arrancado, e morrem 

sem sabedoria.” (Jo 4,12-21).  

Como hoje muitos falam: “Nossa Senhora me falou”, “eu sonhei” devo fazer 

assim, devo dizer assim. Ninguém pode discutir sobre isso etc.  

E no cap.5 Elifaz diz:  

“Pois a iniqüidade não nasce do pó, e a fadiga não brota da terra. É o 

homem que gera a miséria, como o vôo das águias busca a altura. Mesmo 

assim eu recorreria a Deus, a Deus entregaria a minha causa.(Jó 5, 6-8).  

Então, em poucas palavras, a culpa das tuas desgraças é tua mesmo.  

É o mesmo argumento que vão colocar todos os três amigos.  

 

E Eliu, o quarto amigo intervém com mesma modalidade:  

“Será que, a teu ver, deverá ele punir, porque rejeitas as suas decisões? 

Como és tu que escolhes, e não eu, faze-nos conhecer o teu 

conhecimento! Homens sensatos dir-me-ão, bem como o sábio que me 

escuta: “Jó não falou com conhecimento, e suas palavras não levam ao 

bom proceder.” Pois bem, que Jó seja examinado até o fim, por suas 

respostas dignas de um ímpio! Porque ao seu pecado acrescenta a 



rebelião, põe fim ao direito em nosso meio e multiplica suas palavras 

contra Deus.(Jó 34, 33-37). 

Segundo Eliu, só Deus tem razão, Jó não tem razão. Eliu no cap.36 

aparentemente introduz um pensamento novo: Deus te manda um sofrimento 

para te converter:  

“Esperaum pouco que eu te instruirei, tenho ainda mais razões em favor 

de Deus. Trarei de longe meu conhecimento para justificar meu 

Criador.Na verdade, minhas palavras não são falazes, fala contigo um 

sábio consumado. Deus não rejeita o homem de coração puro. Não deixa 

viver o ímpio em plena força. Ele faz justiça aos pobres, e faz prevalecer 

os direitos do justo. Quando eleva reis ao trono e se exaltam os que se 

assentam para sempre, então amarra-os com cadeias, e são presos nos 

laços da aflição. Ele lhes dará a conhecer as próprias ações e quão graves 

eram suas faltas. Abre-lhes os ouvidos à disciplina e exorta-os a que se 

afastem do mal. Se o escutarem e se submeterem, terminarão seus dias 

em felicidade e seus anos no bem-estar. Mas, se não o escutarem, 

atravessarão o Canal e morrerão como insensatos. Os de coração 

perverso, que retêm sua ira e não pedem auxílio quando os aprisiona, 

morrem em plena juventude, e sua vida é desprezada (Jó 36. 1-14). 

Jó responde a todo mundo no cap. 21 dizendo que esta retribuição não existe, 

não é de Deus: 

“Escutai atentamente minhas palavras, seja este o consolo que me dais. 

Permiti que eu fale, e, quando tiver terminado, zombai à vontade. É de um 

homem que me queixo? Como não hei de impacientar-me? Olhai para 

mim e empalidecei, ponde a mão sobre a vossa boca. Só em pensar 

nisso, fico desconcertado, um pavor apodera-se do meu corpo. Por que 

os ímpios continuam a viver, e ao envelhecer se tornam ainda mais ricos? 

Vêem assegurada a própria descendência, e seus rebentos aos seus 

olhos subsistem. Suas casas, em paz e sem temor, a vara de Deus não 

as atinge. Seu touro reproduz sem falhar, sua vaca dá cria sem abortar. 

Deixam as crianças correr como cabritos, e seus pequenos saltar como 

cervos. Cantam ao som dos tamborins e da cítara e divertem-se ao som 

da flauta. Sua vida termina na felicidade, descem em paz ao Xeol. Eles 

que diziam a Deus: “Afasta-te de nós, que não nos interessa conhecer 



teus caminhos. Quem é Shaddai, para que o sirvamos? De que nos 

aproveita invocá-lo?” Acaso não têm eles a prosperidade em suas mãos, 

e Deus não se afastou do conselho dos ímpios? Quantas vezes se vê 

apagar a lâmpada do ímpio, a infelicidade cair sobre ele, a ira divina 

destruir os seus bens, o vento arrastá-lo como palha, o turbilhão levá-lo 

como debulho? Deus o puniria em seus filhos? Que dê a ele mesmo o 

castigo merecido, para que o sinta! Que seus próprios olhos vejam sua 

ruína e ele mesmo beba a cólera de Shaddai! Pois que lhe importam os 

de sua casa, depois de morto, quando a quota de seus meses estiver 

preenchida?” (Jo 21, 2-21) 
 

E Jó continua falando: porque os malvados vivem bem? Se prosperam? Então 

onde está a justiça de Deus? E no cap. 24, 1ss.: 

"Por que Shaddai não marca o tempo e seus amigos não chegam a ver 

seus dias? Os Ímpios mudam as fronteiras, roubam rebanho e pastor. 

Apoderam-se do jumento dos órfãos e tomam como penhor o boi da 

viúva…. Se não é assim, quem me desmentirá ou reduzirá a nada minhas 

palavras?" (Jo 24,1-4.25).  
 

E no cap. 9 Jó fala: com o Deus que vocês falam é melhor nem discutir. E Deus 

ri das nossas falências: 

“Jó tomou a palavra e disse: Sei muito bem que é assim: mas como 

poderia o homem justificar-se diante de Deus? …É por isso que digo: é a 

mesma coisa! Ele extermina o íntegro e o ímpio! Se uma calamidade 

semear morte repentina, ele se ri do desespero dos inocentes; deixa a 

terra em poder do ímpio e encobre o rosto aos seus governantes: se não 

for ele, quem será então? (Jó 9,2.22-24). 

 

COMO RESOLVER AGORA O PROBLEMA DE JÓ? 
 

Jó crê que existe um Deus diferente do deus dos seus amigos que possa lhe dar 

resposta. Tem alguém no céu que faz o árbitro, o mediador, um defensor entre 

ele e Deus. Aquele que conhece a verdade na sua totalidade, do início até ao 

fim. Ele expressa isso nos cap. 14,16 e 19:  

"Ó terra, não cubras meu sangue, não encontre meu clamor um lugar de 

descanso! Tenho, desde já, uma testemunha nos céus, e um defensor 



nas alturas; intérprete de meus pensamentos junto a Deus, diante do qual 

correm as minhas lágrimas; que ele julgue entre o homem e Deus como 

se julga um pleito entre homens. Porque passarão os anos que me foram 

contados e empreenderei a viagem sem retorno” (Jó 16,18-22). 

Jó no cap. 19 confirma que vai ver o rosto de Deus apesar destes dias de 

tribulação. E é um texto que nós usamos na Liturgia, nas celebrações das 

exéquias, embora aqui não se fala nada sobre a situação do defunto após a 

morte. Jó fala que vai ver Deus antes de morrer, com a carne de agora:  

"Oxalá minhas palavras fossem escritas e fossem gravadas num livro, 

gravadas por estilete de ferro em chumbo, esculpidas para sempre numa 

rocha! Eu sei que meu Defensor está vivo, e aparecerá, finalmente, sobre 

a terra. Por trás de minha pele, que envolverá isso, na minha própria 

carne, verei Deus. Eu mesmo o contemplarei, meus olhos o verão, e não 

os olhos de outro; meus rins se consomem dentro de mim." (Jo 19 23-27). 

A esperança de Jó é ver face a face com aquele Deus com quem está litigando 

e isso não depois da morte, mas antes, aqui na terra dos vivos, pois este Deus 

que é o defensor (para eles) está vivo. E de fato no final do livro Jó vai encontrar-

se com Deus (aqui na terra).  

E é interessante como termina o discurso do 4º amigo Eliu no cap. 37:  

“Shaddai, nós não o atingimos. Mas ele, na sublimidade de seu poder e 

retidão, na grandeza de sua justiça, sem oprimir, impõe-se ao temor dos 

homens; a ele a veneração de todos os corações sensatos”.  

Em poucas palavras Deus está em cima e tu aqui na terra. Não tem acesso para 

ele.  

E no cap. 38 começa a resposta de Deus (ironicamente dá resposta ao teólogo 

Eliu), “Deus respondeu a Jó, do seio da Tempestade” e esta resposta é aqui na 

terra e não após a morte.  

 

A RESPOSTA DE DEUS (cc.38-42) 

  

E a resposta de Deus, nada a ver com os discursos feitos pelos amigos de Jó e 

Ele responde com as perguntas:  

No primeiro discurso, Deus pergunta: (é uma resposta bem franciscana) olhas 

para o céu, o sol, a lua, os astros, o vento, olha para a terra e debaixo da terra, 

os mares com todos os seus seres vivos, os animais, a coroa, a ursa, o leão, o 



corvo, as corças, a avestruz, etc.  quem criou tudo isso? Quem é que administra 

o universo e o percurso da vida de cada ser? Quem prepara o alimento, o parto 

e o nascimento de cada um?  

E Jó responde:  

“Eu vi coisas mais altas do que eu. Eis que falei levianamente: que 

poderei responder-te? Porei minha mão sobre a boca; falei uma vez, 

não repetirei; duas vezes, nada mais acrescentarei” Jó 40,1.  

Na verdade, aqui é o eco do salmo 131: “não ando atrás de grandezas, nem de 

maravilhas que me ultrapassam. Fiz calar e repousar meus desejos, como 

criança desmamada no colo de sua mãe, como criança desmamada estão em 

mim meus desejos. Sl 131.  

E no segundo discurso Deus pergunta a Jó? Quem cuida dos animais do prado? 

E quem tem o poder sobre os seres debaixo do mar, do Leviatã?  Tu conheces 

tudo isso? 

E Jó responde a Deus segunda vez:  

“Reconheço que tudo podes e que nenhum dos teus desígnios fica 

frustrado... falei de coisas que não entendia, de maravilhas que me 

ultrapassam. Eu te conhecia só de ouvir, mas agora meus olhos te 

veem: por isso retrato-me e faço penitência no pó e na cinza” Jo 42,1-

6.  

A percepção sobre Deus em Jó muda completamente a partir da sua experiência. 

Não porque ele tem agora resposta às suas interrogações. A ideia transmitida 

pelos antepassados não lhe deu satisfação, a partir da sua experiência agora ele 

sabe quem é Deus. E diante desta experiência pessoal de Deus Jó não tem mais 

nada para justificar, nem perguntar. Sua atitude é calar a boca e continuar 

contemplando as maravilhas de Deus.   

E a resposta de Deus a Jó é puramente empírica e não teológica, é a 

partir da sua experiência, da sua experiência com a natureza e não algo do Alto, 

além da compreensão humana.  

Nós temos argumentos perversos de bom e ruim, do justo e do malvado. Desde 

pequenos nós aplicamos a cada coisa boa e ruim: águia é ruim, pombas são 

mansos, leão é feroz e cordeirinho é manso etc. Deus convida Jó a fazer a 

passagem da crítica para a contemplação: olha para o mundo e contempla as 

maravilhas da criação e chegue à conclusão. O caminho para chegar a Deus é 



muito simples assim como o fez, o Alter Christus, São Francisco, maravilhando-

se do irmão sol e a irmã lua, irmão vento e irmã água, irmão fogo e irmã e mãe 

terra concluir cantando: Altíssimo, Onipotente e Bom Senhor, a Ti toda a honra 

e todo louvor.  

A resposta sapiencial é uma resposta não como nós queremos, mas é 

uma resposta. Dizia Aristóteles “A mãe da sabedoria é a maravilha  e o sábio 

sabe passar da maravilha ao saber”. Então a filosofia é conhecer a causa divina 

e humana dos seres vivos. Jó vai dizer que ‘o sábio é aquele que sabe 

contemplar e permanecer sem entender nada e nem pretender de sabê-lo’. 

Ou seja, para Jó, o mal permanece, o que mudou é a maneira de olhar as coisas 

com um ponto de vista diferente.  

É interessante o cap. 40 onde Deus apresentando a Jó o Leviatã e 

Beemot fala se queres usar o poder e matar todo mal que existe, faça. Vamos 

ver se tu consegues eliminar os malvados e o mal: “serás capaz de passar-lhe 

um junco pelas narinas ou perfumar-lhe as mandíbulas com um gancho?... Põe-

lhe em cima a mão: pensa na luta, ...”. Jo 40, 25-32.  

Estes dois animais representam a força misteriosa do mal de Gn 1. Ou 

seja, o mal, as trevas não são explicáveis. Quando Gn 1,1 fala “No princípio Deus 

criou o céu e  a terra. Ora a terra estava vazia e vaga, as trevas cobriam o 

abismo...”. Deus não fala seja as trevas. Deus não criou as trevas, já existia. Um 

mal que existe como se esperando para os homens para atacá-los apenas ele 

esquecer de Deus .  

E ao final, Jó entendeu que Deus não tem de prestar-nos contas, e que 

sua sabedoria pode conferir um sentido insuspeito à realidade como o sofrimento 

e a morte. E a resposta final de Jó: 42,1-6: 

Ao encontrar-se com Deus, cai por terra todas as interrogações de Jó e 

diante dele só o silêncio, a contemplação e as maravilhas e não como os quatro 

amigos teólogos que pretendiam saber de tudo, falavam tanto e não conseguiam 

responder a nada. E Jó fala pouco, aliás, fechou a boca e entende tudo. É assim 

como acontece entre os casais e amigos ao romper os relacionamentos: quanto 

mais explica mais perguntas vão surgir: “Me   explique isso”, como foi? O porquê? 

E quanto mais procura de explicar e explicar e não encontra nem resposta justa 

nem a paz interior.  



E Jó continua sendo uma pessoa doente e sem entender nada, mas ele 

assume uma atitude que é consolante: “retrato-me e faço penitência no pó e na 

cinza” (Jó 42,6): O clássico gesto da dor e penitência é colocar-se a cinza e fazer 

penitência, assim como fizeram Abraão (Gn 18, 22-32; 20,7) Moisés (Ex 32,1) 

Amós (7, 2-6). Jó aparece aqui como o futuro Servo de Yahweh, um intercessor 

a favor dos outros. O livro de Jó não responde à pergunta: “porque existe o 

sofrimento?”,  mas como é possível continuar a viver no meio do sofrimento, na 

ótica da fé.  

E o livro termina com Deus chamando a atenção dos três teólogos e 

elogiando Jó: “disse a Elifaz: Estou indignado contra ti e teus dois companheiros, 

porque não falaste corretamente de mim, como o fez meu servo Jó”. E pelos 

méritos de Jó, pelas suas orações, estes três vêm salvos.    

 

COÉLET (ECLESIASTES) 

 

INTRODUÇÃO 

Coélet, o nome do livro, provém da primeira e última palavra do livro, 

“Palavras de Coélet, filho de Davi, rei em Jerusalém” (Ecl 1,2.12; 7,27;12,8-10).  

A palavra “Coélet” (em hebraico) é o nome oficial da pessoa que fala na 

assembleia  (Eclésia (grego)= assembleia), ou seja, o pregador da assembleia, 

daqui vem o nome do livro Eclesiastes.  

“Filho de Davi, rei de Jerusalém”, faz alusão ao rei Salomão. O tema principal do 

livro é: tudo é transitório, tudo é um sopro e o bem e mal tem o mesmo fim.  

A diferença entre os dois livros (o de Jó e o de Eclesiastes) Jó faz a 

pergunta, a razão do mau e Coélet diz que tudo é sopro, mas goza das pequenas 

alegrias que Deus te dá, pois depois o fim será tudo igual.  Todos vão para Xeol. 

Assim é agrado de Deus e o homem não tem o que questionar a Deus e Deus 

não tem de prestar contas (3,11.14; 7,13). E ele deve aceitar das mãos de Deus 

tanto as alegrias como as provações (7,14).  

Se o livro de Jó nos apresenta o problema do mal, o livro de Coélet trata 

principalmente o problema da morte. Pois a morte é o fim de todas as ilusões do 

homem. É um livro misterioso e corrompido.  

A maioria quando fala do Livro de Coélet sabe dizer as palavras famosas: 

“Vaidade das vaidades, tudo é vaidade”, uma palavra que Coélet nunca disse! O 



autor usa a palavra “Hebel, cabalim” Hebel é nome de segundo filho de Adão, 

Habel significa sopro que é uma imagem (não um conceito) assim como água, a 

sombra, a fumaça. Como nos Salmos fala: “Me refugio à sombra das suas asas” 

não significa que Deus tem as asas. E não posso traduzir “me refugio à sombra 

da sua proteção” já perde o significado completo. A poesia deve ser usada como 

poesia. É uma imagem que existe um significado poético e alegórico atrás. Então 

“o sopro dos sopros", absolutos sopros, indica algo transitório, passageiro, 

efêmero, inconsistente. Não posso segurar na mão um sopro. Vaidade é algo 

diferente, é um conceito moral, algo que não é correto. Por isso devemos ler não 

como vaidade das vaidades, mas sopro dos sopros, tudo transitório, tudo 

passageiro, tudo efêmero.  

 

IMITAÇÃO DE CRISTO 

Tornaram mais conhecidas as primeiras palavras de Coélet através o livro da 

Imitação de Cristo que começa dizendo assim:  

 “Vaidade, pois, é buscar riquezas que perecem e confiar nelas. Vaidade é 

também ambicionar honras e desejar posição elevada. Vaidade, seguir os 

apetites da carne e desejar aquilo pelo que, depois, serás gravemente castigado. 

Vaidade, desejar longa vida e, entretanto, descuidar-se de que seja boa. 

Vaidade, só atender à vida presente sem providenciar para a futura. Vaidade, 

amar o que passa tão rapidamente, e não buscar, pressuroso, a felicidade que 

sempre dura, pois, “Os olhos não se fartam de ver, nem os ouvidos de ouvir” (Ecl 

1,8). Portanto, procura desapegar teu coração do amor às coisas visíveis e 

afeiçoá-lo às invisíveis: pois aqueles que satisfazem seus apetites sensuais 

mancham a consciência e perdem a graça de Deus” (Imitação de Cristo. 1,4).  

 

USO NA LITURGIA: 

É um livro que nos coloca em crise. É contrária ao Evangelho e, a Liturgia não 

usa quase nunca o livro. Em cada três anos uma só vez:  18º domingo do Tempo 

Comum ano C. e isso apenas 3 versículos do cap.3. 

 

DATA E CONTEXTO: 

O livro foi escrito por volta de 250 a.C, na época grega em que Alexandro Magno 

já tinha conquistado o Oriente, e Coélet inicia a confrontar-se com o nascente 

mundo grego que coloca ao centro do mundo econômico a moeda  ao contrário 



do conceito dos Israelitas que conservava o sistema transações comerciais. O 

contexto deste novo curso da história de então podemos encontrar no Ecl 5,7:   

“Se numa província vês o pobre oprimido e o direito e a justiça violados, 

não te surpreendas: quem está no alto tem outro mais alto que o vigia, e 

sobre ambos há outros mais alto ainda.  O proveito da terra pertence a 

todos: um rei se beneficia da agricultura . Quem ama o dinheiro, nunca 

está farto de dinheiro, quem ama a abundância, nunca tem vantagem... 

Onde aumentam os bens, aumentam também aqueles que os devoram: 

que vantagem tem o dono, a não ser ficar olhando? Coma muito ou coma 

pouco, o sono do operário é gostoso; mas o rico saciado nem consegue 

adormecer” Ecl 5, 7-11.  

Aqui está o panorama em que o livro vem escrito.  

 

TEMAS CENTRAIS: 

1. Coélet contra a ideia do apocalíptico (os homens e os animais têm o 

mesmo destino): 

Coélet é muito polémico contra o livro de Enoc:Ou seja, contra a ideia tradicional 

de que a presença do mal é outro lado da moeda do bem e que, um dia, vai vir 

Deus para destruir o mal, vencer o bem e a terra será dominada pelo bem 

vencido. Segundo Coélet, “Não tem nada de novo debaixo do sol”  (Ecl 1,9). Por 

isso não esperam nada de novidade apocalíptica, pois isso faz parte das 

fantasias. “Das muitas tarefas (preocupações) vem o sonho, das muitas 

palavras, (dos muitos bate-papos), vem os discursos insensatos (estúpidos) ” Ecl 

5,2. Por isso deixa pra lá os sonhos, fantasias e discursos. Deus, no céu e tu, na 

terra, sejam poucas as tuas palavras.  Seu ponto de partida por isso é exame 

crítico da realidade concreta. Para Coélet o que existe é o que vivo, o que vejo 

e o que experimento: 

No cap.1 expõe o seu programa (escondendo-se numa máscara ): “Eu, o 

Eclesiastes, fui rei de Israel em Jerusalém. Apliquei meu espírito a um estudo 

atencioso e à sábia observação de tudo que se passa debaixo dos céus... "Eu 

disse comigo mesmo: Eis que amontoei e acumulei mais sabedoria que todos os 

que me precederam em Jerusalém. Porque meu espírito estudou muito a 

sabedoria e a ciência, e apliquei o meu espírito ao discernimento da sabedoria, 

da loucura e da tolice. Mas cheguei à conclusão de que isso é também vento 



que passa. Porque no acúmulo de sabedoria, acumula-se tristeza, e que 

aumenta a ciência, aumenta a dor." Ecl 1,12-18. 

Fui rei de Israel: Os rabinos de Israel interpretavam esta parte assim:  o rei 

Salomão tornou-se rei, grande e poderoso, percebeu que a riqueza é um sopro, 

que o poder é um sopro, que a vida mesmo é um sopro, e então deixando o 

manto régio, foi para  deserto para meditar sobre sua vida regalia falida. Quando 

estava velho escreve o livro do Coélet. Segundo a tradição rabínica, Salomão 

escreveu três livros: quando era jovem, quando gostava de muitas mulheres 

escreveu o livro do Cântico dos Cânticos, quando se tornou homem maduro 

escreve o livro dos Provérbios e depois quando velho escreve o livro de Coélet.     

2. A sabedoria é uma coisa para procurar e explorar: e o resultado: tudo 

é passageiro, tudo é um sopro.  E Coélet diz:  

“Coloquei todo o coração em investigar  e em explorar com a sabedoria 

tudo o que se faz debaixo do céu. E isto é uma tarefa muito fadigosa e 

preocupante que Deus deu aos homens. Examinei todas as obras que se 

fazem debaixo do sol” Ecl 1, 13-14.  

A sabedoria é uma coisa para procurar e explorar. E é uma tarefa fadigosa, pois 

nunca termina a sua procura e que dura por toda a vida. Coélet procurando as 

coisas do mundo quer entender o sentido do mundo e o resultado, à primeira 

vista é um falimento.  “Tudo é um sopro e um vento” é o refrão que repete todo 

o livro. Quanto mais procuro conhecer, menos entendo as coisas. Ecl 8,16-17: 

“Vi que o homem não é capaz de descobrir toda a obra de Deus”. E ainda assim 

continua a procurar. E o resultado é: reconhecer que tudo é sopro e tudo é 

passageiro. Na verdade, nos Salmos 5 vezes fala disso: Sl 39,  62 e 144. “cada 

homem é um sopro”  (cada Adam é um Abel  – não Caim). No cap. 2 fala 5 vezes 

que a vida é um sopro .  

E Coélet conclui dizendo que tanto faz viver como bom ou ruim, todos vêm a 

morrer.  

“Tudo é mesmo para todos, uma sorte única, para o justo e o ímpio, para 

o bom e o mau, para o puro e o impuro, para quem sacrifica e quem não 

sacrifica; para o bem e o pecador, para quem jura e quem evita o 

juramento. Este é o mal que existe em tudo o que se faz debaixo do sol....” 

Ecl 9, 2-3.  



É um texto equivocado. A morte leva consigo cada sorte humana, que te goste 

ou não, não vai poder voltar para esta vida.  

E no cap. 3 o Coélet vá contra o pensamento do livro de Enoc que falava na 

época que os ímpios vão para Xeol e os justos vão para as bem-aventuranças, 

para cima, ou seja, o inferno e o paraíso, nos termos de hoje.  

Coélet diz no Ecl 1, 18: 

 “... os homens são os animais, sua sorte é a mesma dos animais. Os dois 

morreram igual, é a única sorte para ambos. Tudo vem do pó e volta ao 

pó . Quem sabe se o sopro vital do homem sobe para o alto e o sopro do 

animal desce para o baixo, para a terra?  E então não existe nenhum 

proveito a morte”.   

Aqui Coélet nega a vida além da morte e os homens e animais têm o mesmo 

destino. Até aqui  Coelet é um pessimista.  

 

3. Usar com ação de graças as alegrias presentes - coma, beba, 

desfrutando do produto de todo seu trabalho -, pois são bênção de Deus, 

são dom de Deus (sentido positivo do livro de Coélet):  

Mas tem um outro lado positivo de Coélet que muitos estudiosos não tomam em 

consideração: Os Israelitas leem o livro de Coélet durante a festa de Sucot, a 

festa da Cabanas (a festa dos Tabernáculos) lembrando dos 40 anos da 

caminhada no deserto . Temos dois comentaristas que leram este livro a chave 

positiva: O primeiro é Martin Lutero (1483-1546): ele diz: “que o objetivo deste 

livro é ensinar-nos para usar com ação de graças as coisas presentes e as 

criaturas de Deus. Que Deus nos dá com sua bênção sem preocuparmos com 

as coisas futuras com coração tranquilo e alma alegre.   

Após algum tempo, Cornélio a Lápide (1567 1637), um padre jesuíta, comenta: 

que o objetivo do livro é ensinar-nos a usar as coisas da terra com alegria. É o 

ambiente humanístico e o mesmo pensamento de Lutero. Segundo ele, Coélet 

responde ao problema do mal dizendo sete vezes no livro que é possível viver a 

vida com alegria, como um dom de Deus. É o famoso setenário da alegria: São 

sete textos onde Coélet aplica o mesmo refrão: Ecl 3, 10ss:  “observo a tarefa 

que Deus deu aos homens para que dela se ocupem: Deus fez cada coisa bela 

e apropriada em seu tempo. Também colocou no coração do homem o conjunto 

do tempo, sem que o homem possa compreender a obra que Deus realiza desde 



o princípio até o fim”. Esta não é uma frase do pessimista. Ou seja, o homem 

percebe que existe um mistério no tempo, mas não a entende  plenamente. 

Depois continua:  

Cap.1: “E compreendi que não há felicidade para ele, a não ser no prazer e 

no bem-estar durante sua vida. E, que o homem coma, beba, desfrutando 

do produto de todo seu trabalho, é dom de Deus. Compreendi que tudo o 

que Deus faz é para sempre” (Ecl 3, 12ss.).  

A alegria existe, pois é recebida como dom de Deus.  

No cap.2 fala ao contrário: o rei Salomão procurou a alegria (nas mulheres, nas 

bebidas, nas festas etc. mas depois tudo se perdeu). E aqui o homem não 

procurou, mas ele recebe como dom de Deus e então não perde. É a diferença 

entre o querer possuí-lo e a graça de recebê-lo.  Tudo é um sopro para quem 

não aceita uma alegria que é puro dom de Deus. E não um dom que ele recebe 

como recompensa de um comportamento justo.  

 

  4.  Alegria e tristeza, não é recompensa, mas do Seu agrado: 

E não é verdade que ele dá a alegria aos bons e tristeza aos ruins: 

“Eis que a felicidade do homem é comer e beber, desfrutando do produto 

do seu trabalho; e vejo que também isso vem da mão de Deus, pois quem 

comerá e quem se alegrará, isso também vem dele. Ao homem, do Seu 

agrado ele dá sabedoria, conhecimento e alegria”.  Ecl 2,24-26. 

Ou seja, Deus dá alegria àquele que Ele quer, com critério dele, não porque um 

merece ou outro não merece, um fez bem ou outro não fez bem e por isso não 

merece. Não por méritos, mas assim como Deus quer que cada um viva ou goza. 

Não somos nós os juízes de Deus. Esta é a mensagem de Coélet: existe a 

alegria, mas é dom de pura graça. Se é de graça não é por mérito . Se a acolhe 

então encontra-se na alegria. O problema é que o homem muitas vezes não a 

acolhe como dom, mas quer como mérito. E seguindo o proveito perde a alegria. 

Tudo é um sopro e um seguir o vento; chega a irmã morte e leva consigo cada 

ilusão. Assim por exemplo, 

Ecl 5,17: “Eis o que observo: o que melhor convém ao homem é comer e 

beber, encontrando a felicidade em todo o trabalho que faz debaixo do sol, 

durante os dias da vida que Deus lhe concede. Todo homem a quem Deus 



concede riquezas e recursos que o tornam capaz de sustentar-se, de receber 

a sua porção e gozar do seu trabalho, isto é um dom de Deus”. 

Deus responde com a alegria do seu coração.  A alegria não é de paraíso, mas 

de comer, de beber etc. Aqui não se fala de uma alegria espiritual, de oração etc. 

mas de comida e de bebida e da mulher etc. Ou seja, uma alegria muito real, 

concreta.  

Os judeus acusaram Jesus dizendo que ele era “um comilão e beberrão” 

(Mt 11,19). Em poucas palavras, é verdade que a vida é um sopro, com a morte 

termina tudo, mas nas pequenas coisas da vida cotidiana, tem a alegria que 

Deus traz.  Igual como São Francisco se alegra e louva a Deus diante de três 

pedaços de pão  recebidos, junto com a fonte e Frei Leão pergunta: porque 

louvar a Deus se tem só três pedacinhos? Porque é de graça, não por mérito.  
 

Permanece ainda a parte mais dura do livro de Coélet: por ex. cap. 4:  

“Observo ainda as opressões de todos os que se cometem debaixo do 

sol: aí estão as lágrimas dos oprimidos, e não há quem os console” (Ecl 

4,1).  

Lembramos aqui como começa o segundo Isaías (o Livro da Consolação cap. 

40ss): “Consolai, consolai meu povo, diz a voz de Deus” (Is 40,1). Aqui para É o 

lado irônico de Coélet. E assim Ecl 10, 5; “ Há um mal que vejo debaixo do sol, 

erro que vem do soberano: o estúpido ocupando os cargos mais elevados, no 

entanto os sábios caminham nas sombras”. Coélet não tem um Deus que 

console. E Coélet diz: "não há quem lhe console”.  

      

4. Temer Deus: 

É um tema tradicional da Bíblia e fala desde Gênesis (onde não significa de ter 

medo dele, mas o respeito) e aqui no livro fala 4 vezes “temer a Deus”:  

Ecl 3,14: “Compreendi que tudo o que Deus faz é para sempre. A isso 

nada se pode acrescentar, e disso nada se pode tirar. Deus assim faz 

para que o temam”.   

É um pensamento tradicional: “os meus pensamentos não são os vossos 

pensamentos, nem os vossos caminhos os meus caminhos...” (Is 55,8). Então 

temer a Deus é respeitar o seu agir misterioso, incompreensível  e não reduzir o 

pensamento divino a um esquema humano, como fizeram os amigos de Jó. 



Ecl.5,6: “Quanto da quantidade de sonhos, provêm muitos absurdos e 

palavras, então teme a Deus”.  

Na primeira parte do Ecl 5 fala do sacrifício no Templo. “Quando vai para o 

Templo não vai só para oferecer o sacrifício como fazem os estúpidos, mas vão 

para ouvir a Palavra de Deus”.  Para os hebreus o único motivo de ir para o 

Templo é oferecer sacrifício. E aqui o Coélet diz de não ir para oferecer sacrifício, 

mas para escutar a Palavra de Deus. E “”sejam poucas suas palavras, pois Deus 

está lá no céu e tu aqui na terra” (Ecl 5,1). Não perder tempo com sonhos e 

visões. Deus no céu e tu na terra. Poucas palavras e tanta escuta; e teme a 

Deus. Então temer a Deus significa entrar na atitude de escuta e reconhecer a 

nossa pequenez diante de um Deus tão grande diante do qual posso só abrir as 

orelhas. É um tema bíblico e tradicional.  

Ecl. 7, 15-18: “Não sejas demasiadamente justo, nem te tornes sábio 

demais por que irias te destruir? Não sejas muito ímpio, nem te tornes 

muito estúpido, por que morrer antes do tempo?. É bom que agarre um 

sem soltar o outro, pois quem teme a Deus fará terminar um e outro”. 

 

Então o critério de ética é temer a Deus.  

Aqui reflete o tempo filosófico do autor: “Como ser homem virtuoso”? E 

Aristóteles respondeu com ética do “justo-meio”. E Coélet aqui diz que não é 

justo-meio, mas temer a Deus, não é nem a observância da Torah, mas temer a 

Deus.  

Ecl 8, 11ss: O quarto texto diz que “um pecador sobrevive, mesmo que cometa 

cem vezes o mal,.. porque eles temem a Deus. Mas é verdade também  que um 

ímpio, após ter feito mal, sobrevive a longo tempo”.  

Isso significa que Deus dá a vida e a morte não pela recompensa ou por mérito. 

“é obra de Deus, o homem não é capaz de descobrir toda a obra que se realiza 

debaixo do sol; por mais que o homem trabalhe pesquisando, não a descobrirá”. 

Não falas: “temo a Deus por que vou em paraíso”, mas temo a Deus e basta, 

sem esperar nem recompensa nem mérito.  Então é um gesto de fé muito mais 

profundo do que de Jó. 
 

Resumindo até aqui, os grandes temas de Coélet são 3: 

- Tudo um sopro, não tem proveito debaixo do sol; a vida parece que não 

há sentido, a morte leva consigo tudo;  



- Todavia, é possível viver as pequenas alegrias cotidianas como dom de 

Deus.  

- Teme a Deus. Sem Deus tudo é um sopro e a alegria não existe mais.  

 

5. A juventude: 

E o livro termina falando da velhice e da juventude (Ecl 12):  

Enquanto tem a vida goza-a, pois quando vem a velhice será tarde e nada vai te 

conseguir mais alegrar a vida, assim como aconteceu com rei Davi . 

E o texto termina dizendo mais uma vez temer a Deus e observa os 

mandamentos, porque aí está o homem todo. Sim, Deus fará toda obra vir ao 

julgamento, tudo o que ela contém de bom e mau.  O julgamento será então: 

Deus te deu a juventude, a força para viver e tu não viveste bem na hora certa. 

“Recorda-te da tua juventude...” (Sl 71).  

 

SIRACIDE (ECLESIÀSTICO) 

 

Todos os livros sapienciais tratam sobre a existência do mal: No livro de 

Eclesiástico, Ben Sira enfrenta o problema do mal, com um ponto de vista 

diferente e melhor após os livros de Jó e Coélet e é tratado pelos sábios de Israel. 

Todos três falam sobre a realidade do mal. 

 

Autor e assinatura: 

Este livro é o único do AT que assina com nome do autor, ao final do livro: 

“O livro hebraico termina assim (na nota de Bb de Jerusalém” “Até aqui: palavras 

de Simeão, filho de Jesus, chamado Bem Sirá. Sabedoria de Simão, filho de 

Jesus, filho de Eleazar, filho de Sirá (de Jerusalém). Que o nome de Jahweh seja 

bendito desde agora e para sempre”, de onde vem o título do livro: Sirácide. 

Os cristãos do primeiro século evitaram falar de Jesus para não confundir com 

Jesus de Nazaré e assim ficou o livro de Sirácide. Ao final do livro fala de Simão 

II, que morreu no ano 150. E não conhece a revolta Macabaica e por isso não 

antes do ano 164.  

O livro tem uma história complexa e recebeu alterações. Encontramos nas 

Bíblias traduzidas depois do ano 2008, algumas frases em itálico. Pois o livro de 

Eclesiástico era traduzida de hebraico e não temos o texto original completo, 

perdido nos cursos dos séculos e então usaram um livro reescrito pelo sobrinho 



de Ben Sirá na língua grega 50 anos após a morte do seu avó Jesus. Ele se 

apresenta no prólogo “Meu avô escreveu em hebraico e estou traduzindo para 

grego” (v.7). E ainda existem duas traduções originais descobertas: uma longa 

e uma breve. E nós temos o texto deste sobrinho que escreveu em grego.  

Atualmente temos alguma parte original do texto hebraico, além de possuir o 

texto grego reescrito pelo sobrinho de Jesus e ainda encontraram mais dois 

textos escritos em hebraico, uma parte a Qumran e outra no Egito. E aqui 

também tem duas traduções. E então em total temos 4 textos originais. E por 

isso não sabemos se o avô tinha escrito dois livros ou não. Permanece ainda o 

problema dos trechos que são canônicos ou não. São 4 textos diferentes. São 

Jerônimo não traduziu o Sirácide, pois ele não o considerava canônico.  

 

PROBLEMA DO MAL 

 

1. O homem frágil, Deus é misericórdia: 

Bem Sirá é plenamente consciente que Deus é misericórdia. Ele considera que 

o homem não vale nada, (18,8) “Que é o homem? Para que é útil? Qual é seu 

bem e qual é seu mal? A duração da sua vida: cem anos quando muito..” (Sl 8. 

Já é diferente o sentido). Como uma gota d’água.... o homem tem uma vida breve 

e a que serve. Por isso Deus é misericordioso com ele.. 

Quanto mais o homem tem a vida breve e é frágil e pequeno, tanto mais Deus é 

misericordioso.  Esta é a novidade de Ben Sira. Crê na misericórdia de Deus. 

(Sir 33,14). 

 

2. O bem e o mal (equilíbrio da criação): Deus criou tudo. 

Ele fala 33,14 Diante do mal está o bem, diante da morte, a vida.  

Todas as obras do Altíssimo:  o mal e o bem, a noite e o dia, a luz e as trevas, o 

sol e a lua tudo foi criado no equilíbrio. Ou seja, Deus criou o mal também. Nunca 

na Bíblia se diz que Deus criou o mal. Mas Ben Sirá usa a ideia do equilíbrio da 

criação que nenhuma outra parte a gente encontra. Ele traz a ideia dos 

opostos:  

Podemos ver isso também num outro passo: 39,12ss O texto começa com um 

convite de louvor para a criação. Ao versículo 16 diz: “Quanto são magníficos 

todas as obras do Senhor! (è uma citação do Salmo 104) cada sua ordem será 

realizada a seu tempo. Não precisa dizer: o que é isto? Por que aquilo? Porque 



tudo deve ser estudado a seu tempo? (Ecl 39,17). Então, segundo Bem Sirá, 

cada coisa criada tem seu projeto divino e vai ser realizada no tempo certo.   

Na verdade, Coélet já tinha dito isso (Ecl 3,11) “Tudo o que Deus fez é 

apropriado, é bom, em seu tempo. Tudo o que foi criado tem sua ordem, sua 

razão de existir, seu projeto para ser realizado e vai ser realizado a seu tempo”.  

 

3. A Teodiceia (problema do mal) no Eclesiástico: 

Eclo 39, 25: A atenção vai para teodiceia: sobre o problema do mal: Não existe 

mal em si, mas depende de uso de alguma coisa, é em relação a alguma coisa: 

v. 30: “Assim como os bens, desde o princípio, foram criados para os bons, assim 

os males foram para os maus." Depois diz:  

"As coisas mais necessárias à vida do homem são: a água, o fogo, o ferro, o sal, 

o leite, o pão da flor de farinha, o mel, a uva, o azeite e o vestuário: todas essas 

coisas são bens para os fiéis, mas tornam-se males para os ímpios e os 

pecadores." São coisas que eram necessárias para a vivência cotidiana e então 

tudo Deus criou, seja o bem ou o mal segundo Bem Sira. "todas essas coisas 

são bens para os fiéis, mas tornam-se males para os ímpios e os pecadores." 

"Fogo, granizo, fome e morte, tudo isso foi criado para a vingança, como também 

os dentes dos animais, os escorpiões, as serpentes, e a espada vingadora 

destinada ao extermínio dos ímpios. Todas essas coisas se regozijam com as 

ordens do Senhor, e mantêm-se prontas sobre a terra para servir oportunamente, 

e, chegando o tempo, não omitirão uma só de suas palavras. Por isso, desde o 

princípio estou firme em minhas idéias; refleti e as escrevi. Todas as obras do 

Senhor são boas; ele põe cada coisa em prática quando chega o tempo… Não 

há razão para dizer: Isto é pior do que aquilo, porque todas as coisas serão 

achadas boas a seu tempo" (Eclo 39, 32-40). 

Então resumindo, se alguma coisa parece mal para nós também é um bem que 

vamos saber com tempo e se for um mal, isso é para os ímpios, para os 

pecadores, mas em sí é um bem. Existe por isso um equilíbrio na criação.  É 

uma ideia nova em AT.  

 

4. Tudo foi criado perfeito: 42, 15- 33-43.  

v. 24: "Ele nada fez que seja defeituoso. Ele fortaleceu o que cada um tem de 

bom. Quem se saciará de ver a glória do Senhor? " (Eclo 25-26). Aqui está a 



base do Cântico das criaturas de São Francisco. Tudo foi criado perfeito, também 

aquelas coisas que nos parecem mal.  

Aqui podemos entrever uma influência da filosofia estóica do seu tempo.  

 

Não sabemos quanta influência Bem Sira teve no seu pensamento desta 

filosofia, pois ele era vivo e durante o período em que Bem Sirá escreve o texto, 

a época dele que em Jerusalém foi iniciado o primeiro ginásio grego, ou seja, no 

ano 75 a.C.  

O ginásio era a porta para se tornar o cidadão grego. E era o caminho mestre 

para entrar no mundo grego. E os estóicos: “nada pode existir de bem se não 

existisse também o mal. Devem existir necessariamente em recíproca oposição.  

Existe o equilíbrio dos opostos. O bem e o mal evocam um ao outro, sem o bem 

não existiria o mal e vice-versa. A perspectiva estóica é panteística e por isso as 

realidades existem não porque Deus criou, mas porque é necessário que seja 

assim. Para Bem Sira Deus é o criador, co-existem o bem e o mal, porém a 

harmonia entre si para um bem maior, para um equilíbrio oposto. É uma visão 

nova, nem Jó nem Coelet tinham dito isso. Aqui podemos ver a abertura de Israel 

ao mundo grego.  

 

5.  Deus é o todo (43,27): 

Ben Sira vai ainda além no 43, 27 ao final do hino ele diz: 

"Poderíamos estender sem esgotar o assunto: numa palavra Ele é o todo” 

significa as plantas, os animais tudo é Deus: aparentemente parece que Ben Sira 

está influenciado pelo pensamento grego, pois é um pensamento panteístico, 

pensamento estoico, pensamento também da filosofia de hindu (um Deus não 

pessoal, não criador, mas um Deus presente nos seres vivos): a alma que está 

em tudo”: nas plantas, nos animais etc.  Embora São Francisco também cantou 

“Tu és o tudo” mas não no sentido panteístico, mas a presença de Deus, a beleza 

e o esplendor de Deus superabundante reversado em cada coisa criada.  

Ben Sira continua dizendo: ele é grande, acima de todas as suas obras”... Que 

vossos louvores exaltem o Senhor..."Bendizei o Senhor, exaltai-o com todas as 

vossas forças, pois ele está acima de todo louvor". Por isso Deus é criador para 

Ben Sira, diferente do Panteísmo estóico.  



Ben Sira ainda toca num outro assunto: Se Deus criou tudo, o bem e o mal, 

então Deus é justo e misericordioso?  

2 Baruc 48 (Livro Apócrifo), é um reflexo que nos mostra o pensamento dos 

judeus. “Senhor, não te irritas contra o homem, não te importas de nós, que 

somos um nada, se olhas para nós com tua justiça quem vai ser salvo, por isso 

usa a misericórdia sobre nós”.  

Deus é justo, mas é misericordioso. 16,11: Piedade e cólera vem de Deus. Tão 

grande como a sua misericórdia é sua reprovação”. Em poucas palavras Deus 

tem misericórdia e a cólera. Ele pune e ele salva. Embora para a teologia cristã 

seja difícil explicar isso, Ben Sirá, não sendo nem um filósofo nem um homem 

teólogo ou religioso, mostra o pensamento judaico. 

 

 6. O homem é livre diante de Deus (diferente do pensamento apocalíptico de 

Enoc, tudo é culpa de satã): 

Eclo 10,19: “Qual é a raça digna de honra? A raça dos homens. A raça dos que 

temem o Senhor. Qual é a raça digna de menosprezos? A raça dos homens, a 

dos que violam os preceitos.  Então o homem é livre diante de Deus a observar 

ou não os preceitos do Senhor. No cap 15, 14 ele fala com maior claridade: 

“Desde o princípio Deus criou o homem e, o abandonou nas mãos de sua própria 

decisão. Se quiseres, observas os mandamentos para permanecer fiel ao seu 

prazer. Ele colocou diante de ti fogo e água para o que quiseres estenderei a 

mão...não ordenou a ninguém ser ímpio, não deu a ninguém licença de pecar” 

Eclo 15, 14-20.  

O texto hebraico disse “Ele deixou à sua inclinação”. Cabe ao homem usar a 

razão e o discernimento. Deus criou o homem livre. De um lado Ben Sirá diz: o 

bem e o mal existem igualmente e do outro lado, o homem é livre de escolher o 

que ele quer.  

O livro apocalíptico de Enoc da culpa à satanás e não ao homem, o homem é 

vítima do mal, vítima de um eventual acontecimento fazendo referência a Gn 3. 

Mas  Ben Sirá diz claramente não é satanás, o homem tem a liberdade de 

escolher ou não o mal e o bem. (“Eclo 21, 27): quando o ímpio maldiz satã, ele 

maldiz a si próprio. O murmurador faz mal a si mesmo e é detestado pela 

vinganza”.   

No cap. 17 Ben Sirá trazendo em memória a criação fala:  



“A toda carne inspirou o temor do homem, ... Eles receberam o uso de 

cinco poderes do Senhor, como sexto, a inteligência lhes foi dada em 

partilha e como sétimo a razão, intérprete de seus poderes. Deu-lhes o 

discernimento, uma língua, olhos, ouvidos e coração para pensar. Enche-

os de conhecimento e inteligência e mostrou-lhes o bem e o mal...” Eclo 

17, 1-8.   

Aqui é o pensamento grego. O homem tem as faculdades para discernir, 

capacidade de valutar, de raciocinar com sua vontade e razão.  

Ben Sirá, diferente de Coélet e Jó, vê a criação com olhos diferentes, mais 

equilibrado e mais otimista e evita aqueles pensamentos trágicos e negativos. O 

homem criado livre escolhe o seu bem ou o seu mal segundo sua liberdade . O 

mal vem como fruto do uso desviado das capacidades humanas.  

 

 7. O pensamento sobre a morte:  

No cap. 18, 22. A respeito disso ele é tradicional. 

 “Nada te impeça de cumprir o teu voto a seu tempo, não esperes até a 

morte para o cumprires”.  

Quando morre não tem mais tempo. Acabou tudo, pois Ben Sirá  é ainda no AT, 

não crê na vida eterna. No 14,17: “Como uma roupa, toda a carne vai 

envelhecendo, porque a morte é lei eterna”. No 14, 11 diz: “Filho meu, na medida 

possível, trata-te bem e apresenta ao Senhor as oferendas, como convém. 

Lembra-te de que a morte não tarda e o pacto do Xeol, (mansão dos mortos), 

não te foi revelado. Pense antes, pois depois é muito atrasado.  “Não te prives 

da felicidade presente... dá e recebe..” Se alguém te dá presente recebe-o pois 

com a morte não tem mais 

 

Como comportar-se num banquete Cap. 31 e 32: 

No Cap 32 e 33 Ben Sirá tem um pensamento otimista a respeito da comida, 

bebida, músicas e festas:  Ele fala de como deve comer quando é convidado 

pelos elites, como deve comportar-se o jovem diante dos divertimentos e quais 

são as atitudes dos idosos a respeito dos jovens: 31, 18ss:   

“Não comas demasiado num banquete. Julga os desejos do teu próximo 

segundo os teus. Serve-te como um homem sóbrio do que te é 

apresentado, para que não te tornes odioso, comendo muito. Acaba de 



comer em primeiro lugar, por decoro, e evita todo excesso, para que não 

desgostes a ninguém. Se tiveres tomado assento em meio de uma 

sociedade numerosa, não sejas o primeiro a estender a mão para o prato, 

nem sejas o primeiro a pedir de beber. Não é um pouco de vinho suficiente 

para um homem bem-educado? Assim não terás sono pesado, e não 

sentirás dor. A insônia, o mal-estar e as cólicas são o tributo do 

intemperante. Para um homem sóbrio, um sono salutar; ele dorme até de 

manhã e sente-se bem. Se tiveres sido obrigado a comer demais, levanta-

te e vomita; isso te aliviará, e não te exporás à doença. ... "Não repreendas 

o próximo durante uma refeição regada a vinho; não o trates com 

desprezo enquanto ele se entrega à alegria. Não lhe faças censuras, não 

o atormentes, reclamando o que te é devido" (31,18-25.41-42).  

Eclesiástico, 32,3: 

 "Tu, mais idoso, fala, pois convém, mas com discrição, com séria 

competência. Mas não perturbes a música, nem te alongues em 

discursos, onde não há quem os ouça. Não te engrandeças sem propósito 

por causa de tua sabedoria. Como uma pedra de rubi engastada no ouro, 

assim é a música no meio de uma refeição regada a vinho. Como um 

sinete de esmeraldas engastadas em ouro, assim é um grupo de músicos 

no meio de uma alegre e moderada libação. Ouve em silêncio, e tua 

modéstia provocará a benevolência. Jovem, fala muito pouco de teus 

assuntos privados. Se fores duas vezes interrogado, que tua resposta 

seja concisa. Em muitas coisas, porta-te como se as ignorasses; ouve em 

silêncio e pergunta." (Ecl 32,3.6-12). 

 

SABEDORIA 

 

Introdução: 

Sabedoria: é o último livro do AT escrito cronologicamente. Jó e Coélet 

colocaram o problema do mal, Eclesiástico tenta de responder, mas não crê na 

vida eterna e por isso tudo termina aqui na terra e, a Sabedoria vá além do mal 

e da morte destas respostas, fala da ressurreição:   

 

 



Contexto e autor: 

É um livro singular, foi escrito diretamente em grego, por um hebreu, não em 

Israel, mas em Alexandria, durante o império de Augusto Otávio, ou seja, já 

no tempo do Novo Testamento, talvez Jesus já era nascido. Quem está lembrado 

a história de Roma, sabemos que no ano 29 a.C. depois da batalha de Ázio, com 

a conquista do Egito e sucessivamente com a morte de Marco Antonio  e 

Cleópatra1, o imperador Augusto Otávio2 instaura a Pax Romana (no ano 9 

a.C com a construção de Roma ) apesar das contínuas guerras seja com os 

países vizinhos que as guerras civis e, morre no ano 14 d.C. E ele se proclama 

como divino e todos deveriam incensá-lo.  E o livro da Sabedoria fala dele no Sb 

14, 22ss. 

“Pois vivendo na grande guerra da ignorância, a tais proclamam a paz! 

Com seus ritos infanticidos, seus mistérios ocultos ou suas frenéticas 

orgias de estranho ritual já não conservam pura nem a vida nem o 

casamento... A todos estes males eles dão o nome Pax”. 

No Sb 14, 15 fala da inovação do culto ao imperador: 

 “... e honra agora como deus o que antes era um homem morto”. 

Exatamente neste período em que o senado romano considerava Júlio Cesar 

como um deus e a moeda romana com a imagem de Augusto Otávio por isso 

estava com o escrito: “Divus Iulius” . (Otávio como o filho de um deus!).  

Todo isso nos mostra o contexto e o ambiente cultural em que foi escrito o livro 

de Sabedoria: o autor, um hebreu culto, que saiba bem a cultura helenista, tendo 

o domínio da língua grega o escreve em Alexandria do Egito.   

 

Estrutura do livro 

O livro divide em 3 partes:  

1. (cc.1-6): A 1ª parte, os primeiros 6 capítulos, que tem como tema principal a 

vida eterna, a vida futura, o que vai acontecer depois da morte. O autor exorta 

de buscar a sabedoria, fugindo do mal, pois o homem foi criado para a 

                                                             
1 Marcos Antonio era general romano e braço direito de Júlio César e como cônsul comandou as províncias 

orientais de Roma, que incluía até o Egito, e estando em Alexandria, ele se apaixonou com a rainha do 
Egito, Cleópatra VII, e casou-se com ela. Foi derrotado por Otávio (o futuro imperador Augusto) na última 
guerra civil da República Romana. Cometeu suicídio em 30 a.C., após ouvir que Cleópatra estava morta.  
2 Otávio era sobrinho-neto de Júlio César. Otávio foi o fundador do Império Romano e reinou de 27 a.C. 

a 14 d.C. Ele foi proclamado "Augusto" pelo Senado Romano, o que significava que era considerado um 
deus. 



imortalidade de que ela é garantia. Todos conhecem: “A vida dos justos está nas 

mãos de Deus, nenhum tormento os atingirá. Aos olhos dos insensatos parecem 

mortos; sua partida foi tida como uma desgraça...mas ele está em paz” Sb 3,1-

5. (*Leitura das exéquias) 

2. cc. 7-9: A figura da sabedoria, o que a gente viu no livro de Eclesiástico, uma 

mulher sabedoria, do coração do sábio. 

3.cc. 10-19: A releitura do passado, trazendo para presente toda a experiência 

do Êxodo, de 1200 anos atrás. 

Então o texto começa com o futuro, passa pelo presente e termina com o 

passado. O único modo de falar do futuro é ter uma história atrás. O futuro é 

fundado no passado. Sem a história não tem futuro. Se esquecemos do passado 

não tem futuro, o futuro já está morto. O livro da Sabedoria anuncia um futuro 

alegre pois tem um passado vivido. É isso que chamamos a história da salvação.  

 

Como o livro da sabedoria responde ao problema do mal? 

 

1. Deus não criou a morte, nem tem prazer em destruir os viventes. Tudo 

criou para que subsista: Desde início podemos ver a resposta:  

“Deus não criou  a morte, nem tem prazer em destruir os viventes. Tudo 

criou para que subsista; são salutares as gerações no mundo: nelas não 

há veneno destruído, e o Hades (o poder da morte, o mal, o diabo) não 

reina sobre a terra. Porque a justiça é imortal” (1,13-15).  

É um texto de grande peso teológico. Este pensamento Ben Sirá não tinha dito 

e, Jó e Coélet nem pensaram. O livro da Sabedoria diz que o mal e a morte não 

fazem parte do projeto da criação de Deus.  

A pergunta é:  então de onde vem o mal e a morte?  Já o profeta Ezequiel 

também tinha falado: “Deus não goza da morte do pecador” Ez 18, 23. E “são 

salutares as gerações no mundo”:  Tudo o que foi criado traz em si a vida e são 

geradoras da vida e não da morte .  Não só Deus criou tudo, mas cada coisa 

contribui para sua ação salvífica. Ou seja, tudo existe para o bem. E “nelas não 

há veneno destruído”: Não tem nelas o veneno da morte. O poder do mal não 

tem força sobre a terra e a justiça de Deus é imortal.  

 

A pergunta permanece: 

2. Se Deus não criou a morte então porque tudo o que nasce morre?   



Os versículos seguintes respondem: “Mas os ímpios a chamam com gestos e 

com vozes, por ela se consomem, crendo-a sua amiga, fazem pacto com ela, 

pois merecem ser de seu partido”. Faziam os partidos dos mortos : “Nós 

nascemos do acaso e logo passaremos como quem não existiu (Sb 1, 16ss). 

“Vinde, pois, desfrutar dos bens presentes e gozar das criaturas com ânsia 

juvenil. Inebriemo-nos com o melhor vinho e com perfumes, não deixemos 

passar a flor da primavera” (Sb 2, 6-7).   

Naquela época existia só o vinho e as mulheres para os prazeres e, não tinha a 

alegria efímera da droga ou da cocaína, ou, da baleia azul ou outras modalidades 

que existem hoje. E o texto diz: vamos eliminar os justos, pois nos incomoda: 

“Oprimamos o justo pobre, não poupamos a viúva, nem respeitamos as 

velhas cãs do  ancião... pois o fraco com certeza, é inútil. Cerquemos o 

justo, porque nos incomoda e se opõe às nossas ações. Nos censura as 

faltas contra a Lei, nos acusa de faltas contra a nossa educação. Declara 

ter o conhecimento de Deus,  diz filho de Deus... ele se tornou acusador 

de nossos pensamentos, basta vê-lo para nos importunarmos (Sb 2, 11-

16).  

Na verdade, segundo o Evangelho de Mt 27, os crucificadores zombam de Jesus 

usando este texto da Sabedoria. “ vamos ver se ele se salva a si mesmo, já que 

ele disse que é filho de Deus”. Ou seja, Mateus vê em Jesus, o Filho de Deus, 

esta personagem justa do livro da sabedoria que os ímpios quiseram eliminá-lo, 

pois para eles, o filho de Deus lhes importuna. Na verdade o que acontece ainda 

hoje mais ou menos.  

 

 3. Aqui parece que só os ímpios morrem. Mas morrem também os justos. 

Porque?  

O cap. 2 termina dizendo: estes jovens ímpios depois morrem. “Assim 

raciocinam, mas se enganam, porque sua maldade lhes cega. Eles ignoram os 

segredos de Deus. Não esperam o prêmio pela santidade. Não creem na 

recompensa das almas puras. (Sb 2, 21-24). 

O autor aqui lembra dos hebreus jovens que pelo contato com o mundo grego 

abandonaram a sua fé recebida dos pais e foram atrás dos enigmas misteriosos, 

dos cultos misteriosos, dos esoterismos. Os nossos pais e antepassados não 

tiveram estes mistérios ocultos, eram pessoas simples, as coisas de Deus não 



tem mistério, ele se revelou e nossos pais o experimentaram na vida. Não 

precisamos por isso deste tipo de esoterismos. A sabedoria não há mistério. Em 

si ela é disponível àquele a quem a cerca. Por isso não precisa de esoterismo, a 

diferencia somente pode ver na sua vida ética, fruto daquele que encontrou-se 

com a sabedoria.  

 

4. A recompensa das almas justas: a imortalidade. 

E os Sb 2, 23-24 fala da recompensa das almas justas:  “Deus criou o homem 

na (não para) incorruptibilidade e o fez imagem da própria natureza  (Sb 2, 23): 

pela primeira vez encontra esta parola na Bíblia: o homem criado na 

incorruptibilidade. Não corrupto não no sentido moral, mas no sentido físico, 

como São Paulo fala do corpo no 1Cor 15,42-44 falando da ressurreição dos 

corpos. O autor pega este pensamento da incorruptibilidade da filosofia 

Epicúrea.  Epicuro usando a teoria atômica de Demócrito, fala que tudo é 

formado de átomos, que é como uma alma que vem das estrelas entra na 

pessoa, no corpo da pessoa e quando a pessoa morre, morre o corpo, mas os 

átomos que está no corpo não, eles sendo sujeito a quantidades infinitas e 

sujeitos a infinitas combinações não morrem, são eternos e indestrutíveis, 

estariam livres para constituir outros corpos.  

Aqui o autor usa a palavra de Epicuro (que depois Lucrécio divulga): “a 

imortalidade”: “Deus criou o homem para incorruptibilidade e o fez imagem da 

própria natureza” ( Sb 2,12).  

Segundo o epicurismo, de fato, a vida é uma agregação e desagregação dos 

átomos nos corpos em formas diferentes  exceto dos deis, pois, o corpo (físico) 

destes não morre, não se corrompe, pois eles bebem uma bebida divina 

chamada “Ambrósia” (a-brotos (grego) = after-tos (grego)imortal) que não faz 

morrer seus corpos físicos. O autor do livro de Sabedoria pega este pensamento 

e o aplica à Gn 1,26. A criação (do corpo), para ele, é uma criação da 

incorruptibilidade. E são Paulo vai usar depois este mesmo termo para falar da 

ressurreição dos corpos que não se corrompe e isso será a base da virtude da 

esperança cristã. Deus criou o homem ... e o fez imagem da própria natureza: 

Esta fala é filosófica: o homem é imagem da natureza divina. Ou seja, ele não 

morre, como Deus não morre (Sb 2,24). 

 

5. Então a morte vem de onde? Aqui fala da primeira e segunda morte.  



Sb 2,24: “foi por inveja de diabo que a morte entrou no mundo, experimentam-

na aqueles que lhe pertencem”:  Fazem amizade com ela, com a morte e a causa 

é a serpente, que esquece de Deus e invoca a morte. O diabo aqui é a serpente 

de Gn.3. Ou seja, a morte é uma consequência do pecado do homem, de 

pertencer ao partido dele. Mas de qual morte que se fala? Aqui devemos ler à 

luz do cap. 3. “As almas dos justos – a vida dos justos (não é alma platônica, 

nem um átomo, mas) é íntima, é a pessoa. Quando usamos as almas dos justos 

é pensamento luterano, a fé cristã não é só cura das almas, mas da pessoa  e 

esta está na mão de Deus. Nenhum mal lhe atingirá. Aos olhos dos insensatos 

parecem mortos; sua partida foi tida como uma desgraça. ...mas sua esperança 

está cheia da imortalidade. (Sb 3, 1-4).  

Como pode dizer que parece morto, se o corpo morre? Aqui devemos saber o 

pensamento do Filone de Alexandria, o filósofo judeu do século I: Ele diz que a 

morte, na realidade, é ambígua. Tem dois tipos de morte: a física que não é 

verdadeira morte (senão como podemos dizer que parece morto?) mas é aquela 

morte eterna que Deus não criou, mas pertence aos malvados. É o que São 

Francisco canta no Cântico das criaturas: 

Louvado sejas, meu Senhor, 

Por nossa irmã a Morte corporal, 

Da qual homem algum pode escapar. 

A morte corporal é a morte que vem para todos, e é a irmã morte, pois não é um 

mal, não é uma punição de qualquer pecado, é uma realidade da criatura. Se 

morre, porque somos seres humanos e não somos deuses. E São Francisco 

canta: “Benditos os que forem achados na tua santíssima vontade porque a 

segunda morte lhes não fará mal" 

“Ai dos que morrerem em pecado mortal! 

Felizes os que ela achar 

Conformes á tua santíssima vontade, 

Porque a morte segunda não lhes fará mal!” 

A morte segunda não faz mal ao justo. Eis porque o livro da Sabedoria fala 

“parecem mortos”. Não são tocados pela morte verdadeira que é a eterna. Os 

malvados vão para Haden, na mansão dos mortos.  

Então reassumindo: 



O livro da Sabedoria fala que Deus criou tudo, criou tudo para a imortalidade e a 

morte corporal faz parte do projeto de Deus que não é um castigo e a morte 

eterna não faz parte do projeto de Deus, entrou no mundo pelo mal, pela 

serpente e quem é sujeito a ela, quem faz sua partidária vai morrer eternamente. 

A morte é uma porta com duas saídas: para o justo, ser na paz e para os 

malvados ser no terror. O justo morre, como São Francisco, dizendo: “bem vinda 

irmã morte corporal” e para os malvados a morte é um salto no escuro, um salto 

para o vazio. De um lado o livro nos dá uma concepção positiva da criação: “Tudo 

foi criado para a existência e por isso a finalidade da criação é salvífica”.  

 

6.O intervindo de Deus no sentido filantrópico (Deus ama a todos): 

Para concluir, vamos para cc. 11-12. São dois capítulos onde podemos ver um 

o intervindo de Deus no sentido filantrópico, um Deus que quer resgatar a 

humanidade, um Deus filantropo.  

Já no cap.1 o autor tinha dito: “o espírito do Senhor é um que ama o homem, 

amigo dos homens” (Sb1,6). É um texto polêmico, pois os Alexandrinos odiavam 

os estrangeiros, eles os jogavam no mar. E os hebreus eram os estrangeiros. E 

por isso eram sempre acusados pelas coisas piores, de ser sujos, doentes e 

pútridos, de roubar os trabalhos.   E os hebreus lhes acusavam dizendo: Vocês 

são inimigos da humanidade, mas nosso Deus é um Deus filantropos, um Deus 

que ama a todos, ama até a vocês que nos rejeitam. 

E no cap. 11 o autor fala da bondade de Deus.  

Um Deus que vá além do conceito de Ben Sirá que falava: “Em Deus tem a 

misericórdia e a cólera (a justiça). Poderoso quando perdoa e poderoso quando 

castiga”.  

E aqui no Sb 11, 15 vem apresentado o Deus de Israel (fazendo referência ao 

episódio dos cananeus e Josué) que diante daquele povo cananeu que eram 

todos inimigos, não os matou todos. Ele podia mandar os bichos, os monstros 

irracionais para lhes engolir, mas não o fez. Pois ele é um Deus de bondade:  

“O mundo inteiro está diante de ti como esse nada na balança, como a 

gota de orvalho que de manhã cai sobre a terra. Mas te compadeces de 

todos, pois tudo podes, fechas os olhos diante dos pecados dos homens, 

para que se arrependam. Sim, tu amas tudo o que criaste, não te 



aborreces com nada do que fizeste; E como poderia subsistir alguma 

coisa se não a tivesse querido?” (Sb 11, 22-26).  

É o único passo em todo AT que existe onde fala Deus ama tudo o que ele criou. 

Aqui tem pouco espaço para o diabo, para o mal. Deus ama todos e por isso 

tudo subsiste.  

 

7. A Imortalidade: 

Porque Deus ama todas as coisas? Pois, em todas as coisas está o espírito 

incorruptível de Deus. “Todos levam teu espírito incorruptível” (Sb 12,1). Esta é 

uma novidade. Aqui o autor usa a filosofia estóica: “o espírito de Deus em todas 

as coisas”. Aqui não no sentido panteístico como falavam os estóicos (ou seja 

tudo é divino), mas tem uma presença real em tudo o que existe. O espírito de 

Deus em todas as coisas (não sobre todas as coisas).  

Então o livro da sabedoria fundamenta o problema da morte sobre o fundamento 

da vida. Pois “Todas as coisas são tuas, tu és o soberano (déspota em grego), 

tu amas a vida” (Sb 11,26). Então o Deus que a Sabedoria crê tem um só rosto, 

o da misericórdia. Podia matar a todos, mas não o faz, pois ele é misericórdia. 

“assim procedendo, ensinaste a teu povo que o justo deve ser amigo dos 

homens, e a teus filhos deste a esperança de que, após o pecado, dás a 

conversão”. (Sb 12,19) Deus ama a todos e então tu também amas a todos.  

Aqui a gente vê que o que Jesus ensinou “amar a todos, até os inimigos” já está 

no At, no livro da Sabedoria. Tudo nasce da reflexão da criação. Os sábios 

começam a pensar numa situação concreta para chegar a um resumo teológico 

ou moral.  

 

8. Os sete eventos de Êxodo (Sb cc.10-19), a Ressurreição, a vida eterna, o 

maná, o manjar da imortalidade: 

Vamos concluir com o tema da ressurreição, da morte vencida. Ao final do livro 

da Sabedoria podemos ver uma miragem da luz que já é neo-Testamentário. De 

cap. 10 até ao cap. 19 temos sete reflexões sobre sete eventos do êxodo. Pela 

quarta vez, Sb 16,15-29, tem o tema da maná: 

Deus faz chover sobre os egípcios o granizo e o fogo e, sobre os Israelitas o 

maná. O maná que o autor do livro da Sabedoria fala não é o maná de Êxodo, 

mas, “Do céu lhes destes o alimento dos anjos, um alimento que contém 



todo sabor, um pão de mil sabores” (Sb 16, 20). Ou seja, qualquer coisa que 

te goste o maná te dá aquele sabor . Aqui na verdade “Pão dos anjos” é a 

tradução grega do Salmo 78,25 “Cada um comeu o Pão dos Fortes (são os 

anjos). 

O que é interessante aqui é  no cap. 19, 18ss que retoma o tema do maná. E diz 

que a nova criação não consiste na destruição do mundo (senão será uma 

contradição ao dizer que Deus criou tudo para a vida) consistirá no renovamento 

do mundo como quando o mesmo musicista troca o ritmo e as notas com o 

mesmo instrumento; o instrumento é a criação, muda, porém, a música... E o 

texto, no último versículo diz que, quem comer o manjar divino, o pão 

ambrosíaco (pão de vida, pão que é a comida dos anjos que não faz 

corromper, mas) mantém a incorruptibilidade. A morte é vencida, pois na 

criação Deus colocou um elemento, comendo tal elemento a pessoa possui a 

vida eterna, a incorruptibilidade. Ou seja, na nova criação não só a morte é 

vencida, mas tem também o alimento para perpetuar na vida imortal.   Esta é a 

ponte entre o maná do Êxodo e o mané do  Evangelho de São João, cap. 6. “Os 

vossos pais comeram o pão no deserto, mas morreram, o pão que eu vos dou 

dá a vida eterna”.  O livro da Sabedoria faz a ponte entre o AT e NT, entre o pão 

da morte e Pão da vida eterna. 

 


