
 

1 
 

Santuário de Nossa Senhora de Fátima 

Diocese de Marília 
Rua Antônio Rodrigues de Barros - 224 - Vila Barros - Dracena – SP 

CEP. 17900-000 Caixa Postal 43 - Fone: 18 3821-1113 
 E-mail: santuariodefatimaa@gmail.com 

 

 

 

 

CURSO BÍBLICO/ 02 

                                             

                                             PENTATEUCO 

 

 

 

 

 

ÍNDICE 

 

       

    Índice                                                                       pg.1 

1. Introdução ao Pentateuco                                 pg.2 

1.1.    O Povo de Israel - Um olhar histórico                pg.3                            

1.2. A estrutura e teologia do livro de Gênesis.       pg.4 

1.3. Os Primeiros 11 Capítulos de Gênesis             pg.5 

1.4. O ciclo de Abraão                                             pg.18      

1.5. O ciclo de Isaac e Jacó                                     pg.24            

1.6. O ciclo de José                                                  pg.25 

2. Êxodo.                                                                pg.32 

2.2. Os Dez Mandamentos                                       pg.50 

3. Levíticos                                                             pg.63 

4. Números                                                             pg.71 

5. Deuteronômio                                                     pg.79 

Bibliografia                   pg.90   

    

 

 

 

 

 



 

2 
 

 

 

1. INTRODUÇÃO AO PENTATEUCO 

 

● Ler a introdução da Bíblia de Jerusalém.  

 

O pentateuco é composto por cinco livros e os judeus os chamam como 

Torah, a Lei, o Livro da Aliança e nós católicos o chamamos Pentateuco e tal 

palavra provém das duas palavras hebraicas: Penta= cinco e teuco= rotoli e 

então "cinco rolos" ou cinco livros. São: Gênesis, Êxodo, Levíticos, Números e 

Deuteronômio. E estes livros foram traduzidos de hebraico para grego no 

terceiro século a.C. Até o século 17 se pensava que o único autor de 

Pentateuco era Moisés. Porém os estudiosos, entre estes o primeiro foi Baruch 

Spinoza (1632-1677), um filósofo e teólogo hebreu que colocou a discussão da 

autoria destes livros. De fato, o pentateuco, é um livro com diversos autores, 

escritos em diversos lugares e em diversos tempos. E são textos costurados 

no tempo babilônico, seis séculos a.C, entre 530 e 400 a.C. e depois, como 

redação final na língua grega, segundo século a.C. 

O Pentateuco podemos dividir em duas partes: 

1ª parte: Genesis: 1-11: a origem do mundo (independente dos judeus) 

Gn.12-50: a origem do Povo judaico chamado Israel, a história dos patriarcas 

2ª parte: a história do povo de Israel como uma nação debaixo da liderança de 

Moisés (Êxodo, Levítico, Número e Deuteronômio).  

Moisés nasce no início do livro de Êxodo e morre ao final de Deuteronômio. E 

através Moisés que Deus faz uma aliança com povo Israel e este é o tema mais 

importante de todo AT, como o próprio nome diz: Antigo Testamento, a Antiga 

Aliança que Deus fez no monte Sinai e, a base desta Aliança é os 10 

Mandamentos. Deus fez a aliança com outras pessoas também, como por 

exemplo com Noé, com Abraão que era unilateral, mas a Aliança que fez com 

Moisés foi bilateral. Os israelitas se comprometeram a serem fiéis à aliança 

com Deus, porém, não foi fácil para eles, muitas vezes foram atrás de outros 

deuses, e a experiência do exílio em Babilônia é o fruto desta infidelidade.  

Para os Israelitas a fidelidade à Lei que agradava a Deus e assim serão salvos. 

São Paulo dirá aos judeus: ‘a lei não nos salva, é Cristo que nos salva’ (Gl 3,19-

22).  

Os livros de Pentateuco e em especial os primeiros 11 capítulos de 

Gêneses são releitura do passado de Israel, à luz da experiência do exílio (587-

538). O Povo recebeu como dom gratuito a Terra Prometida (livro de Josué), 

um lugar magnifico, não fruto do seu trabalho, mas  uma terra que corre leite e 

mel, onde tinha árvores, frutas deliciosas, rios e vales, assim como vem 

descrito no segundo capítulo de Gênesis, mas o povo esqueceu da aliança que 

tinha feito com Deus, esqueceu que Deus tinha falado de não misturar-se com 

os cananeus (símbolo do povo que carregava pecados e maldições (Gn 9)),  

ouviram eles, foram adorar seus deuses, se esqueceram de Deus e, ao final a 



 

3 
 

voz de Deus se tornou a voz do inimigo (e por isso foram se esconder (Gn 3) e 

se sentiram vergonha e medo), e a voz dos deuses estrangeiros tornou-se mais 

agradáveis ( representada pela voz da serpente “era bom para ver, comer ..”.) 

e Deus chama a atenção deles, dá chances para se arrependeram (através os 

profetas) mas não quiseram, permaneceram nos pecados e por isso foram 

expulsos do jardim de Edem, foram perdendo a terra e estão se encontrando 

na terra estrangeira, como escravos.  Os livros históricos são os faróis que nos 

fazem entender os livros de Pentateuco.  

 

1.1. O POVO DE ISRAEL- um olhar histórico 

 

O nome do povo ‘Israel’ do AT deriva do nome dado por Deus a Jacó (Gn 32,29) e 

começa com a história de Abraão (Gn 12). Os 12 filhos de Israel deram nome às 12 

tribos que mais tarde evoluíram para a nação judaica. 

 

Resumo cronológico do Povo de Israel através da história; 

Período: pré-história em forma poética. Livros do AT 

1850 Abraão chega na Terra prometida.  

Três gerações: Abraão/Isaac/Jacó 

 

Gn: História dos Patriarcas. 

  

1680 

 

Povo na Terra do Egito. 

(430 anos em Egito-Ex 12,40) 

 

1240-1200 Volta para a Terra. 

(40 anos no deserto) 

Êxodo. 

1000 

 

 

 

 

931 

Samuel 

Saul 

Davi 

Salomão  

A Terra se divide em Norte e Sul 

(o cisma entre Israel e Judá). 

Tempo dos Profetas anteriores. Elias 

e Eliseu; Amós e Oséias, Jeremias, 

Sofonias, Naum, Habacuc, Ezequiel.  

Tempo dos Juizes (Livro de 

Samuel(1,2)) e Reis (1,2). 

 

 

 

 

Profetas do sul: Isaías e 

Miquéias. 

722 Queda de Samaria. O norte foi conquistado pela 

Assíria. 



 

4 
 

Período 

Babilônico 

587 aC 

 

Queda de Jerusalém  

(70 anos na Babilônia). 

 

O Sul foi conquistado por 

Babilônia (Nabucodonosor). 

536 – 515 

Persas 

Retorno para Terra  

515 Restauração do Povo, reconstrução 

do Segundo Templo sob o comando 

de Esdras e Neemias. 

Líderes e profetas: Zorobabel 

Ageu, Zacarias, Abdias, 

Malaquias, Neemias, Esdras, 

Joel... 

(livros da escola sacerdotal) 

333-63 AC 

Período grego 

(helenistico) 

 

 

 

 

175 (Antíoco 

Epífanes IV) 

Império Grego (Helenístico). 

Alexandre, o Grande permite uma 

certa liberdade para os judeus. 

Durante o tempo do rei Antíoco 

Epifanes IV a profanação e 

destruição do Templo; 

 A revolta dos Macabeus, 

 

Livros poéticos e sapienciais: 

Jó 

Salmos 

Provérbios 

Eclesiastes 

Cântico dos Cânticos 

Sabedoria de 

Salomão(anos 30-10) 

Eclesiástico  

 

Período 

romano 

 

Pompeu (63) 

Herodes o Grande. 

 

Jesus nasce. Ano 5 aC. 

Tito Destruição do Templo (ano 70).  

 

 

1.2. A ESTRUTURA E TEOLOGIA DO LIVRO DE GÊNESIS. 
 

Cap.1-11: A verdade existencial de cada homem.  
 

Cap. 12-25,18: Ciclo de Abraão: Ismael e Isaac. 

Cap. 25,19-36: Ciclo de Isaac: Esaú e Jacó. 

Cap. 37-50: Ciclo de José. 
 

 

 

 

 

 

 

https://cafetorah.com/arqueologos-acreditam-que-podem-ter-encontrado-o-verdadeiro-mausoleo-dos-macabeus-2/


 

5 
 

1.3 . OS PRIMEIROS 11 CAPÍTULOS DE GÊNESIS 

As leis e verdades existenciais da nossa vida. 
 

As duas narrações da criação (Gen 1 e 2) e a proliferação do mal (3-11). 
 

Os primeiros 11 capítulos de Gênesis falam sobre os problemas existenciais da 

humanidade escrito em forma poética usando linguagem alegórica e mítica: a criação, 

o pecado, a proliferação do pecado, a bondade e a misericórdia de Deus apesar da 

infidelidade dos homens. O autor, para ensinar estas coisas, usa a linguagem das 

lendas existentes da época em que foram escritos aqueles capítulos. 

Assim como nós contamos as histórias populares, lendas, mitos e epopeias às 

crianças (não nos preocupando se é verdade ou não o que acontece nas legendas, 

mas para ensinar um valor), assim a Bíblia usa aqui uns contos da época, mas para 

dizer uma verdade, uma verdade existencial. Chama-se o gênero literário de mitos e 

poesias. Por tanto, é importante nunca ler como texto histórico ou documentário, mas 

puramente teológico, isto é, entendendo o sentido teológico que o autor quer passar 

através desse tipo de narrações.  
 

Gn 1: (Texto da Tradição Sacerdotal1).  

 

1,1-2: O mistério Trinitário revelado na história. O Verbo, a Palavra, pela qual tudo 

foi criado. O Espírito estava pairando e o Pai “disse” - o Verbo (a Palavra) – “tudo foi 

feito”. 

A chave da leitura deste texto encontra-se em Cl 1,15-17 “Ele é a imagem do Deus 

invisível, o Primogênito de toda criatura, porque nele foram criadas todas as coisas, 

nos céus e na terra, as visíveis e as invisíveis; todos, Soberanias, Principados, 

Autoridades, tudo foi criado por Ele e para Ele. É antes de tudo e tudo n'Ele 

subsiste...”.  

 “Tudo estava informe e vazio e as trevas cobriam o abismo e o sopro de Deus pairava” 

(v.1) “Eu sou a luz do mundo” Jo 8,12; e o livro da Sabedoria: “Quando um silêncio 

profundo envolvia todas as coisas e a noite mediava o seu rápido percurso, tua 

Palavra onipotente lançou-se do trono real dos céus para a terra condenada à ruína” 

(Sb 18,14). 

E João Evangelista começa dizendo: “No princípio era o Verbo, e o Verbo estava com 

Deus e o Verbo era Deus. Tudo foi feito por meio d’Ele e sem Ele nada foi feito...e Ele 

era a luz e a luz brilha nas trevas” (Jo 1,1-5). 

Onde tem desordem, desequilíbrio, vazio, falta a esperança (não tem sol), não 

tem a proteção das montanhas... Neste contexto, existem duas coisas que dá ‘ordem 

e progresso’:  

1. O movimento do Espírito, Ruah, “o sopro de Deus agitava a superfície das 

águas”. Assim Deus quis. “O vento sopra onde quer e ouves o seu ruído, mas não 

                                                             
1 TRADIÇÃO SACERDOTAL(P): Surgiu durante o Exílio da Babilônia (587 – 538 a.C); 5 séculos depois do segundo 

capítulo de Gênesis. P tem interesse nos temas: leis, genealogias, cifras, etc.; ênfase maior na Lei e Liturgia, de 
linha legalista e litúrgica (ver Levítico); ideia transcendente de Deus; estilo obscuro, redundante e abstrato; 
Narra da situação do Povo em exílio.  



 

6 
 

sabes de onde vem nem para onde vai. Assim acontece com todo aquele que nasceu 

do Espírito” (Jo 3,8). 

2. “Deus diz”  e o Verbo faz. As obras de Deus então são a força do Verbo e o 

sopro do Espírito.   

É necessário estudar a Palavra, o Verbo para ter ordem na vida. Não basta um só. 

Tendo só o Espírito pode cair nas emoções carismáticas sem fundamento. A nossa fé 

se não é fundamentada na Palavra pode não resistir, podemos nos desviar no 

caminho ou até mesmo desistir. Assim também sem o Espírito Santo, caminhar só 

com a Palavra também é perigoso. Por exemplo, tem muitos que estudam a Palavra, 

a Bíblia, mas não tem fé, não conseguem adentrar no espírito da Palavra.  
 

1,3ss: Contexto do primeiro capítulo: A vivência do povo de Israel no exílio entre o 

povo babilônico que divinizava o sol, a lua, a água e o vento... o autor quer dizer: estes 

que vocês adoram foram criados por nosso Deus, por isso ele é maior. Vossos deuses 

são criaturas e nosso Deus é o Criador, aquele que criou tudo aonde tinha somente a 

terra árida e vazia, quando tudo estava sem forma e o Espírito de Deus pairou sobre 

aquele caos e tudo foi criado e, tudo “foi bom”, porque saiu da mão do nosso Deus.  

E o que nosso Deus criou, não é sem vida ou estático como vossas imagens – “os 

ídolos deles são pratas e ouros, obra de mãos humanas: têm boca, mas não falam; 

têm olhos, mas não vêem; têm ouvidos, mas não ouvem; têm nariz e não cheiram, 

têm mãos, mas não tocam, têm pés, mas não andam... e o nosso Deus faz tudo o que 

deseja” (Sl 115) -  tudo o que nosso Deus faz é fecundo, contém em si a semente e, 

é projetado para o futuro.  

“Cada um segundo sua espécie”, texto magnífico para entender o conceito do 

gênero de cada coisa e das pessoas. A reprodução, ao multiplicar-se, é a lei natural 

de cada coisa criada.   

“Deus viu que isso era bom”. A perfeição e a beleza da criação estão aqui. Deus é 

“o bom, o todo bem e a plenitude do bem e dele tudo provém”, dizia São Francisco de 

Assis. Quem vive em sintonia com Deus tem o poder sobre toda a criação e sabe 

enxergar a beleza e a perfeição de cada coisa embora esteja longe da pátria, do 

templo e da família.  

E enfim, o homem e a mulher, juntos, são imagem e semelhança de Deus e, Deus 

viu que isso era muito bom (v.31). O homem e a mulher são complementares, 

sozinho não completa a imagem e semelhança de Deus. A criação do homem e 

mulher é apresentada em forma muito positiva. Em hebraico usa as duas palavras: 

zakar e nekewa significam masculino e feminino. Na época em que prevalecia o 

caráter patriarcal no meio dos judeus e que dava menos importância à mulher, o autor 

aqui coloca no mesmo nível os dois sexos, pois assim completa a imagem de Deus. 

Em Deus tem o caráter do pai e da mãe.  Em Gn 6, antes do dilúvio, Noé toma cada 

animal masculino e feminino, significa que a humanidade se completa com ambos os 

sexos.  

No primeiro dia do homem, Deus descansa e por isso o homem deve iniciar a semana 

com Deus, é dia do Senhor! Para os Israelitas que estão em exílio, tem saudade da 

sua Terra e no mesmo tempo o reconhecimento do seu pecado. Deus tinha falado de 



 

7 
 

guardar o sábado e não fizeram, e agora estando no meio do povo estrangeiro, longe 

do Templo se arrependem de não ter dado a devida importância aos Mandamentos 

de Deus e por isso se encontram em exilio e estão lembrando aos seus filhos da 

importância do sábado. *A recuperação deste pecado acontece na ressurreição de 

Jesus, no oitavo dia, dia da Páscoa, dia do Sol, dia do Senhor, primeiro dia!.  

 

O gênero literário do capítulo 1 de gênesis: poesia e mito.  
 

A narração da criação é uma poesia, uma sinfonia musical com seu refrão: “Houve 

uma tarde e uma manhã, primeiro dia”, “Houve uma tarde e uma manhã, segundo dia” 

etc.vv.5.8.13.19.23.31  

E a melodia ressoa ainda mais bela quando vem cantando o soprano: “Deus viu que 

isso era bom” vv. 10.12.18.25.31.  

E ao criar o homem e a mulher, Deus viu que isso era muito bom”. 

Em Gen 1, a criação do universo é apresentada numa forma crescente de 7 notas x 

7 dias..E as sete notas coroam com a oitava!.                            

1º dia: A luz. 

2º dia: O firmamento. 

3º dia: O mar e a terra com plantas, ervas e árvores. 

4º dia: Os dois grandes luzeiros: o sol e a lua. 

5º dia: Os monstros marinhos e toda a multidão de seres vivos segundo a sua 

espécie, e todas as aves segundo a sua espécie. Frutificai e multiplicai-vos. 

6º dia: Os animais selvagens e domésticos segundo a sua espécie e, o homem e a 

mulher, segundo a imagem e semelhança de Deus. 

7º dia: O descanso de Deus. 

(8º dia: Domingo da Páscoa. Cristo, homem perfeito, entrando na eternidade - além 

da lei do tempo e do espaço, restaurando a humanidade ferida. (Por isso celebramos 

a oitava da Páscoa). 
 

Os mitos nos primeiros capítulos de Gênesis: 
 

A ciência diz que o mundo provém do Big Bang, houve uma grande explosão no 

espaço, o Big Bang, em que um átomo primordial se expandiu. Como resultado da 

explosão, uma esfera incandescente se resfriou, originando o universo. Em virtude 

dessa explosão, reações químicas foram se desencadeando, formando micro-

organismos que evoluíram até chegar ao que conhecemos como “Homem” 

De acordo com a Teoria de Darwin, o homem e o macaco fazem parte da classe dos 

mamíferos e descenderam de um ancestral comum. Ao longo da evolução, homem e 

macaco foram sofrendo alterações e se adaptando às modificações ambientais. 

Dar resposta às perguntas: ‘como foi o início do mundo?’, cabe à ciência e não à 

religião. A Bíblia tem a intenção teológica e não cientifica. Por isso é necessário saber 

o contexto em que foram escritos os primeiros capítulos de gênesis.  

Os israelitas estavam no exílio babilônico e, na convivência com várias culturas (Em 

Babilônia tinha vários povos deportados por Nabucodonosor), aumentou a crise da fé 

dos Israelitas: Quem é nosso Deus? Já ouviram de Marduk, já ouviram de Gilgamesh, 



 

8 
 

mas o devoto Israelita diz que nosso Deus que criou tudo e até mesmo estes deuses 

dos outros e por isso narra usando estes elementos que fazem parte dos deuses 

deles.  

Então a narração da criação tem, como seu gênero literário, o eco dos mitos antigos 

da Mesopotâmia, do Egito, da Índia, etc2. E os principais mitos que existem como pano 

de fundo dos primeiros três capítulos de Gênesis são: o mito babilônico de Enuma 

Elish e o mito de Guilgamesh3. 
 

O Enûma Elish, foi encontrado em 1849 nas escavações arqueológicas de Nínive – 

atual Mosul, no Iraque. 

O  Deus  dos  pais, El,  age  em  oposição  a Marduk,  o  deus supremo  do  

panteão  babilônico,  que  era  representado  pelo  sol.  No  mito  de Enuma 

Elish, divindades, como Apsu, Atirat, Ea, Marduk e Kingu disputam o poder. O 

mundo é criado a partir da violência exercida entre os deuses. Já o ser humano,  

é  criado  do  sangue  de  um  deus  vencido  na  luta  entre  as  divindades 

Marduk, Atirat e Kingu. O mundo é espelho do mundo violento dos deuses e o 

ser humano foi criado para ser escravo de Marduk. 

Para a Bíblia, a criação é a superabundância do amor de Deus. Assim como um filho 

é o fruto do amor (a imagem e semelhança) do pai e da mãe, Deus, Trino e Uno, quis 

manifestar o seu amor através da criação.  Ele criou tudo gratuitamente e por puro 

amor e tudo pelo Filho, no Espírito. E, quando a criação perde a sua beleza, o seu 

esplendor, por causa dos seus pecados, e pelo seu afastamento da presença de Deus 

(Gn 3), o mesmo Filho (A Palavra) se faz carne (Jo 1), assumindo a nossa condição 

humana (miserável) restaura, recapitula tudo, e assim, e somente assim, pode 

devolver à sua criatura a sua dignidade original. Aqui está o mistério da salvação.  

De fato, em Gênesis, temos no primeiro dia a luz, e no quarto dia a criação do 

o sol e da lua (a luz para iluminar o dia e a noite e determinar o tempo). Com essa 

narração, o hagiógrafo quer dizer que Deus criou a luz primeiro e o sol, símbolo de 

Marduk, junto com os luzeiros no 4º dia. Se não tiver o Marduk também o nosso Deus 

vai nos iluminar, ele é mais forte que o sol Marduk. Dos deuses Apsue Tiamat, nomes 

que significam abismo e vazio ou fosso sem fundo, decorre a ideia de vazio e ao caos 

inicial na criação. Deus, em seu primeiro ato, cria a luz, significa que Deus mesmo é 

a luz que ilumina todo o criado. E Jesus disse: “Eu sou a luz do mundo” (Jo 8,12). 

E no livro do Apocalipse encontramos que na Jerusalém celeste, na eternidade, 

além do túmulo, além da lei do tempo e do espaço, não precisa mais do sol e nem da 

lâmpada,  “a cidade não necessita de sol, nem de lua para iluminar, porque a glória 

de Deus a ilumina, e a sua luz é o Cordeiro” (Apoc 21,23). De fato, o sol e a lua, 

determinam o calendário, determinam o tempo e o espaço. “Todas as coisas foram 

feitas por ele, e sem ele nada foi feito. Ele estava no princípio junto de Deus... O Verbo 

era a verdadeira luz que, vindo ao mundo, ilumina todo homem” (João 1,1). Ele é a 

                                                             
2 No hinduísmo: a criação é apresentada pelo som, pelos instrumentos musicais e pela dança (o Deus Shiva 

mantém o equilíbrio cósmico). A flauta de Divje Babe (Eslovênia) é um pedaço de fêmur de urso, com datação 
estimada em cerca de 43 mil anos, e tem buracos escavados em intervalos compatíveis com uma escala musical. 
3 Os mitos Enuma Elish e o Mito de Gilgamesh, foram escritos no início do 2º milênio a. C. 



 

9 
 

Chave de leitura (Clave de Sol) de tudo o que foi criado. Resumindo, podemos dizer 

que o ciclo da criação e a Bíblia começam e terminam com a luz do Verbo, da Palavra 

que é a segunda pessoa da Santíssima Trindade.  
 

A teologia da criação: 

1. Deus criou tudo, do nada, sem ter uma matéria prima, criou o tempo e o 

espaço (e o homem cria tudo com uma matéria prima) 

2. Ele é eterno e as coisas criadas não são eternas; 

3. Ele fez tudo por amor e não por obrigação nem por acidente 

4. Ele criou tudo e acompanha tudo dando a cada coisa a capacidade de 

fecundar e desenvolver 

5. Ele é ‘o ser’ e nós participamos ao ‘seu ser’ e não somos ‘o ser’, o nosso 

ser recebermos do outro ser.  

6. Tudo foi criado e redimido por Cristo, o Verbo, a segunda pessoa da 

Santíssima Trindade.  
 

 

Gn 2.  Texto da Tradição Jahwista4.  

É a segunda narração da criação, o texto é escrito pela escola Jahwista há 500 

anos antes do primeiro capítulo, quando o povo estava na Terra prometida de onde 

saia o leite e o mel (Ex 33,3) que Deus deu para o Povo. 

Aqui, primeiro tem um jardim com as árvores da vida e do conhecimento do 

bem e do mal, com 4 rios que irrigam todo planeta. Deus dá ao homem tudo o que lhe 

é necessário: um local (casa), alimentos (árvores com todos os tipos de frutos) , 

trabalho (tem a profissão de cultivar, ele é o guarda do jardim) e uma mulher 

(companheira, família). 

O jardim do Éden, que faz a ponte com o jardim de Apocalipse (Ap 2,7; 22,1-

2.14). Deus criou tudo, criou o homem e depois a mulher e tudo foi confiado ao cuidado 

do homem, porém a imagem e semelhança do homem é a sua mulher, que Deus lhe 

deu como dom, dom gratuito.  

O homem tem o poder de dar o nome a todas as coisas v.18ss: dar o nome 

significa que a ele foi confiado, ele é o responsável. No NT a José foi confiado (Maria 

e) Jesus e, José dá o nome ao Filho, Jesus (Mt 1,21); Zacarias abre a boca para 

pronunciar o nome do filho. Dar o nome era um ato público de assumir uma 

responsabilidade.   

Deus lhes deu tudo, mas deu também uma lei que eles deviam obedecer para 

o bem deles: “não comer da árvore da ciência”. Pois, ele não precisa saber de tudo, 

do passado, do presente e do futuro. O que é necessário basta conhecer, e não saber 

de tudo e de todos. O homem não é Deus, ele é criatura e por isso, deve depender do 

seu criador. Por este motivo, na noite da Páscoa traçamos no Círio Pascal “Ele é alfa 

e ômega, o princípio e o fim” e não nós, nós não aguentamos saber de tudo. 

 

                                                             
4 TRADIÇÃO JAVISTA(J): do ano 1000 a.C.; surge no Sul (Judá) no tempo dos reis; tem o reconhecimento e a 

valorização da terra, como dom gratuito com todo seu esplendor, pois, é a promessa mantida a Abraão. Tem os 
episódios marcantes: Adão e Eva, Abel e Caim, dilúvio, torre de Babel, Sodoma e Gomorra, etc.; uso do nome 
JAVÉ, como se fosse o nome mais antigo de Deus. 



 

10 
 

O homem não encontrou um semelhante a ele entre os animais v.20: Para 

tirar a solidão do homem não bastam os animais e pássaros. Ele não pode considerar 

o homem e o animal no mesmo nível. Aqui tem um jogo de palavras: ish e Isha, 

homem e mulher, mostra a unidade e unicidade do homem e mulher que são 

inseparáveis. Se Gn1 se mostrava os dois com sexos diferentes, aqui o autor mostra 

a unidade dos dois.  

Enquanto o homem dorme, símbolo da passividade, Deus tira suas costelas e 

modela a mulher. Deus age, assim como na parábola da semente que cresce só 

enquanto o semeador dorme (Mc 4,26 ss). E ele, a sua vez, apenas recebe a mulher 

e exclama: ‘ossos dos meus ossos e a carne da minha carne” e os dois são feitos de 

barro e do Espírito: Deus soprou nas narinas dos dois. E os dois são, ao mesmo 

tempo, fortes e fracos, divinos e humanos. O sopro deles provém de Deus. Se Deus 

tirar o sopro dele, ele morre, volta para o pó (Sl 145).  

E os dois, necessariamente devem deixar o pai e a mãe para se unirem e se 

tornarem uma só carne (v.24).  O texto termina dizendo: “Os dois estavam nus, o 

homem e sua mulher, e não se envergonhavam” (v. 25) e assim prepara o pano de 

fundo do capítulo 3.  
 

  

Gn 3 (texto Deuteronomista5 – tempo do exílio): O homem e a mulher passeavam 

com Deus na brisa da tarde6 (para dizer que era tão profunda e harmônica a 

convivência humana entre si e com Deus). De repente, entra uma terceira voz lá (a da 

serpente7) e com palavras boas e publicidades atraentes (é bom para comer, vai abrir 

a inteligência, vão tornar-se como Deus) engana o homem e a mulher e eles caíram 

na armadilha. O mal sempre tem uma aparência boa e atraente.  

*A serpente é astuta, não percebe por onde aparece e some rápido. Foi assim 

a convivência de Israel com os cananeus. Deus falou de não se misturar com 

eles, não ir atrás dos deuses deles, mas o povo não obedeceu, foi adorar os 

ídolos deles e agora estão em exílio e se lembra do seu passado!  

2,17: “Deus disse: não comerás. Se comeres terás que morrer”. 

3,4: o diabo disse: “comerás...se comeres não morrereis”. Ele sempre fala o contrário 

de Deus. 
 

Deus disse: não comerás: Entende o porquê deste comandamento ao final do 

capítulo: No v. 22 diz: “se o homem já é como um de nós, versado no bem e no mal, 

                                                             
5 A redação Deuteronomista (além da união da escola Y e E no século VI a.C – tempo do rei Josias) redige 
também durante e depois do exílio com o objetivo de  explicar o fim do reino de Judá e o exílio babilônico. 
Entre os conteúdos teológicos do Deuteronomista podemos enumerar: O único santuário e a presença de 
YHWH; Yhwh, o único Deus de Israel; A monarquia e o rei; A posse da terra e a fidelidade à Lei; A Aliança com 
YHWH; Maldições de Aliança; expressões como: “abandonar / esquecer (os mandamentos de) YHWH para 
servir / seguir / converter-se a outros deuses”; “não te apartes dela (da Lei) nem para a direita nem para a 
esquerda” etc.Deuteronômio- Josué - Juízes - Samuel – Reis são livros Deuteronômios. Apresentam a Aliança 
com Deus, as bênçãos da obediência e as maldições da desobediência, reforçando  a necessidade da Lei e de 
educar as novas gerações.  
6 A situação de Israel na Terra prometida e ao longo do caminho no deserto em que Deus caminhava com Povo 
de Deus e agora se lembram com saudade! 
7 Os Israelitas foram atrás de outros deuses, abandonando o seu Deus que caminhou com eles até aqui 
(Js.24,14.16.23; Jz 2,1115;20). 



 

11 
 

que agora ele não estenda a mão e colha também da árvore da vida, e coma para 

sempre! ” v. 22 

Nota BJ: o homem pecador se constituiu juiz do bem e do mal, o que é privilégio 

de Deus. Deus não quer que o homem permaneça nesta situação de pecado para 

sempre, como satanás e então, cria a morte para ter término do pecado e voltar ao 

paraíso e, expulsa do jardim para que ele se arrependa e volte. Assim o autor explica 

o porquê estão em exílio babilônico. Permanecendo no mal vai ser pior, pois, vão 

morrer eternamente no pecado.  

Mas no livro da Sabedoria tem escrito: “Deus criou o homem para a imortalidade 

e o fez à imagem de sua própria natureza; foi por inveja do diabo que a morte entrou 

no mundo, e experimentam-na os que a ele pertencem” (Sb 2,23). Então aqui não se 

trata da morte física, mas a morte é espiritual. É o que o livro do Apocalipse diz a 

respeito da segunda morte para aqueles que pertencem ao diabo:” a Morte e o Hades 

foram então lançados no lago de fogo. Esta é a segunda morte: o lago de fogo” Apoc 

20,14.  

Eis por que São Francisco de Assis canta na última estrofe do Cântico das criaturas8:  

“Louvado, sejas, meu Senhor, por nossa irmã a morte corporal, da qual nenhum 

ser vivo pode escapar; ai daqueles que morrem em pecado mortal. Bem-

aventurados aqueles que encontram a morte fazendo a tua vontade. Neste 

caso, a morte espiritual não lhes fará mal algum”.  

A segunda morte é o julgamento, a escolha entre a morte eterna ou a vida eterna que 

devemos ter medo e, não a primeira morte de onde ninguém tem como fugir, mas não 

fará nenhum mal para nós, pois faz parte do mistério da vida e Jesus passou por esta 

experiência também assumindo a natureza humana.  

Então não é o castigo de Deus ser expulso, mas é a misericórdia de Deus. 

Satanás foi desobediente por vontade própria, ninguém o tentou, ele não quis servir a 

Deus, o homem foi tentado e por isso Deus procura salvar o homem, porém sempre 

deixa ele livre. “O Deus que te criou sem ti, não te salvará sem ti”. Dizia Sto Agostinho.  

Quando Deus chegou, como sempre para passear com eles, o som (o barulho) 

dos seus passos9, a partir de agora, suscita medo. Eles se esconderam, sentiram 

vergonha e começaram a culpar um ao outro e ninguém quer mais assumir a própria 

responsabilidade, ninguém ama mais, todos apontam o dedo um para o outro e enfim, 

não tem mais a coragem de olhar para de Deus.  

Além de tudo isso, sentiram vergonha. A nudez agora é motivo de vergonha e, antes 

do pecado, a mesma nudez não era um problema (Gn 2,25), era motivo de celebrar o 

amor, não tinha o muro de separação.  

                                                             
8 Este ano de 2025 celebramos os 800 anos do cântico das criaturas (1225-2025) e vale a pena de aprofundá-lo. 
9 Antoine de Saint-Exupéry - O Pequeno Príncipe: “Quando se ama, tudo muda: “Conhecerei um barulho de 

passos que será diferente dos outros. Os outros me fazem entrar debaixo da terra. Os teus me chamarão para 
fora da toca, como se fossem música. E depois, olha! Vês, lá longe, os campos de trigo? Eu não como pão. O trigo 
para mim não vale nada. Os campos de trigo não me lembram coisa alguma. E isso é triste! Mas tu tens cabelos 
dourados. Então será maravilhoso quando tiveres me cativado. O trigo, que é dourado, fará com que eu me 
lembre de ti. E eu amarei o barulho do vento no trigo...”  (Cap.21 o diálogo entre a raposa e o Pequeno Príncipe).  



 

12 
 

Quando Deus chega, como sempre na brisa da tarde, fingindo de não saber nada faz 

a pergunta: “Onde estás?”. E no cap. 4 Deus vai fazer a mesma pergunta a Caim 

“Onde está o teu irmão?”.  Assim, Ele lhes deu a oportunidade de se confessar. Mas 

o homem não soube aproveitá-la. Em vez de falar “eu pequei e comi” falou do pecado 

do outro: “A mulher que me deste...me deu e eu comi” e, a sua vez a mulher: “a 

serpente me enganou”10.  

Tentaram vestir-se com as folhas das árvores que vão secar logo. Todo o tempo 

tem que ficar catando folhas!  Deus lhes deu as túnicas com pele de animais. V.21 

Não é isso que acontece com cada um de nós quando rompe o amor, a 

comunhão e comunicação entre nós?   Usando a história de Adão e Eva, o autor quer 

nos falar sobre a verdade profunda de cada homem e mulher. Não é uma “maçã” que 

trouxe as desgraças para a nossa história, não é um fato histórico, como se fosse o 

Adão e a Eva, os primeiros homens, que pecaram e nós carregamos as 

consequências, mas é a verdade existencial de cada Adão e de cada Eva, de cada 

Ish e cada Isha, cada um de nós!. O pecado original significa o pecado existencial, é 

um fato não físico, mas ontológico11 que está na nossa raiz, que carregamos de 

geração em geração, e está lá no fundo das nossas raízes e somente com a graça de 

Deus iremos conseguir arrancá-los. Adão é cada homem e Eva é cada mulher. De 

fato, na língua hebraica, Adão significa homem, feito de barro e Eva significa mulher.  

O livro do Apocalipse vai nos apresentar a árvore da vida que dá fruto doze 

meses à nossa disposição e até suas folhas servem para curar as nações (Apoc 22,2). 

Mas para ter acesso a esta árvore da vida precisa o Verbo assumir a nossa carne 

mortal. 

Neste capítulo já encontramos as influências da Epopeia de Gilgamesh é um 

antigo poema mesopotâmico escrito pelos sumérios em torno de 2000 a.C. O poema 

narra os feitos do herói Gilgamesh, rei de Uruk, que viveu por volta de 2.700 a.C., em 

busca da imortalidade. A epopeia é composta por 12 tábuas de argila, cada qual 

contendo cerca de 300 versos. As tábuas foram localizadas em uma escavação que 

ocorreu no século XIX, no Oriente Médio, na região onde ficava a antiga cidade assíria 

de Nínive. 

O herói Gilgamesh, no poema, é descrito como sendo dois terços de deus e um 

terço homem. Ele era um rei autoritário, que oprimia seus súditos da cidade de Uruk 

enquanto os obrigava a construir uma muralha ao redor da cidade. A população, 

aterrorizada, pediu ajuda à deusa Ishtar, que havia criado Enkidu do barro. Ishtar 

enviou Enkidu ao encontro de Gilgamesh, com a missão de vencê-lo em um duelo e 

matá-lo. Enkidu surge para desafiar Gilgamesh.  

(Enkidu é criado pela deusa Aruru a partir do barro. Enkidu, como Adão, vive 

entre os animais e em harmonia com eles. Quem vai mudar esse cenário é uma 

                                                             
10 Muitas vezes, ao aproximarmos ao confessional, as nossas confissões são concentradas mais nos pecados 
dos outros que no nosso mesmo! 
11 Após o batismo o físico da pessoa permanece como antes, mas as graças derramadas são invisíveis, efeitos 

ontológicos, assim como na transubstanciação do Pão e do Vinho na Missa, a aparência continua sendo a mesma, 
a essência muda, assim como na ressurreição: o corpo deteriora, mas a pessoa ressuscita no sentido ontológico 
e não físico.  



 

13 
 

mulher, a cortesã sagrada Shamhat. Ela usa sua beleza e sedução para atrair 

o selvagem Enkidu e, através de relações sexuais contínuas, ensinar-lhe os 

fundamentos da vida civilizada, a comer alimentos elaborados, beber vinho, 

vestir-se e se expressar através da música e do canto. 
 

Contudo, os dois, Gilgamesh e Enkidu se tornaram amigos e passaram a viver muitas 

aventuras. Entre estas, narra que um dia ao regressar ao palácio, Gilgamesh se lava 

e coloca sua melhor roupa. Sua beleza atrai a deusa Ishtar que se apaixona e pede-

o em casamento. Promete-lhe presentes magníficos, poderes e a divinização. 

Gilgamesh recusa e, desdenhando da oferta, explica que Ishtar abandona os amantes 

depois de esgotá-los. Ofendida, Ishtar se vinga, enviando o gigantesco touro celeste 

para destruir o herói e seu palácio. O touro, contudo, foi derrotado por Gilgamesh e 

Enkidu. Inconformada, Ishtar amaldiçoa Gilgamesh e pune-o com a morte do amigo.  

Enkidu é tomado por uma doença fatal e depois de doze dias de sofrimento, faleceu.  

Gilgamesh se desespera com a perda do amigo. Tomado de pânico ao pensar 

que também um dia morreria, ele sai à procura de Utnapishtim, o único homem que 

foi poupado pelo dilúvio que vivia nos confins do mundo, num jardim de cedros, 

gozando do dom da imortalidade. O Gilgamesh quer saber como poderia, também, 

alcançar a imortalidade. Depois de uma longa jornada, cheia de perigos e provações, 

Gilgamesh chega até Utnapishtim. Este lhe conta como foi a criação do homem12, 

como foi o pecado, o dilúvio, como alguns animais e sua família foram salvos entrando 

numa arca, após sete dias terminando o dilúvio Utnapishtim enviou uma pomba para 

verificar se a água tinha se retirado, a pomba retorna com um ramo de oliveira e assim, 

a família de Utnapishtim oferece um sacrifício aos deuses que os salvou. Gilgamesh 

insiste para Utnapishtim transmitir para ele o segredo da imortalidade, mas ele não 

cede.  Contudo, a mulher de Utnapishtim, compadecida com o fracasso do herói, 

revela-lhe o segredo da imortalidade: no fundo do mar, havia uma planta maravilhosa 

e quem a comesse seria eternamente jovem. 

O herói amarra pedras nos pés, mergulha no mar profundo e encontra a planta 

mágica. Fere as mãos para arrancá-la, mas consegue trazê-la à superfície. Mas não 

a come, decide dividi-la com os anciãos de Uruk. Percorre, então o caminho de volta. 

Cansado, adormece. Uma serpente sente o cheiro da flor e se apossa dela, e logo 

muda de pele e rejuvenesce. Gilgamesh descobre que ele não é mais capaz de comer 

da árvore da vida, descobre sua fragilidade, seu sofrimento e seu destino à morte, e 

volta decepcionado para Uruk. O poema termina com a morte de Gilgamesh. 

Considerada a primeira obra literária da História, a epopeia de Gilgamesh 

mostra que as questões fundamentais da existência humana – felicidade, amor, sexo, 

amizade, poder, o sentido da vida, a certeza da morte e as incertezas do destino – 

acompanham o homem há milhares de anos. 
 

                                                             
12 De acordo com Utnapishtim, os deuses criaram os homens a partir da carne de um deus morto, colocaram a 

carne do deus em um pilão e misturam-na com a argila do rio, criando assim os homens. Depois disso os deuses 
misturam o sangue de um deus vivo com argila para dar vida aos homens. 



 

14 
 

Fazendo uma análise com estes mitos, que foi escrito 1500 anos antes de 

Gênesis 1-11, encontramos vários elementos semelhantes: Em dois casos 

encontramos a criação do homem do barro, o sopro divino ao criar o homem do barro, 

o jardim onde tinha a árvore da vida, a morte, a serpente que rouba a imortalidade do 

homem, o afastamento do homem da vida eterna, o dilúvio, a purificação da 

humanidade etc.  

E ao final, qual o sentido dos textos bíblicos, chamado revelação diante 

destes mitos que já existiam? Exatamente porque o autor usou estes mitos 

(conhecidos pelo povo da sua época) como linguagem para nos transmitir as verdades 

existenciais da humanidade. A história de Adão e Eva não é uma história do primeiro 

homem ou a história do tempo primitivo, mas a história de cada homem e cada mulher 

que tem dentro de si a imagem e semelhança de Deus que está eternamente em 

busca de sua identidade perdida pelo pecado e somente Cristo pode nos devolver na 

árvore da imortalidade. Por isso, estes primeiros 11 capítulos são textos didáticos e 

sapienciais e não históricos ou biológicos. A ciência vai responder como foi o início do 

mundo, como foi a criação do homem, como foi a evolução humana, se o homem vem 

do macaco ou de dinossauros, se ele é homo sapiens etc. A Bíblia tem a intenção 

teológica e para isso ela usa a linguagem humana. Os antigos transmitiam o 

conhecimento através dos contos e não por explicações como fazemos hoje.  E 

também as coisas eternas e infinitas não tem como explicar se não através tais 

linguagens.  
 

Gn 3 A PARTIR DE Mt 4: 

As raízes de todos os pecados: o prazer, o ter e o poder 

As tentações de Adão e Eva e as tentações que Jesus revive no deserto: 
 

Somente Jesus tem o poder de arrancar pela raiz os pecados de cada homem e 

mulher (Adão e Eva) e Jesus no deserto, ao final dos 40 dias de jejum (Mt 4), já mostra 

tal recapitulação.  

No livro de Gêneses, quando a serpente apresentou o fruto da árvore à mulher, ela 

“viu que seria bom comer da árvore, pois era atraente para os olhos e desejável para 

obter conhecimento" Gn 3, 6.  

Estas três realidades – “comer", “atraente para os olhos" e “desejável para obter 

conhecimento" - perpassam toda a história da humanidade: representam as três 

tendências do homem, a raiz de todos os vícios e pecados: 

A concupiscência do prazer  (era bom para comer, Segundo o psicanalista Freud, a 

boca, o paladar, a experiência do beijar da criança e o amamentar-se são primeiras 

experiências da vida sexual além da proteção e nutrição das crianças em relação à 

mãe, a boca= primeira areia sexual);  Além da ciência, da vida cotidiana sabemos que, 

o apetite de prazer sempre mais nos atrai, nos arrasta e após um certo ponto, não 

conseguimos mais controlar o apetite de prazer, e ai cai nos vícios e, é um circulo 

viçoso.   

A concupiscência dos olhos (de ter), viu que era bom e de consequência, a tendência 

de adquirir: quanto mais tem, surge o desejo de adquirir mais e  



 

15 
 

A concupiscência de dominar (poder) e essa última entendida como uma espécie de 

astúcia operativa, o dar o fruto ao outro é convidar o outro para ser cumplice, e de 

consequência nasce o domínio sobre o outro.  “Se comer, vão tornar-se como deus, 

não precisa mais depender dele, vocês serão deuses, conhecedores e possuidores 

do bem. O domínio está ao contrário da obediência e submissão.    
 

Agora vamos para o deserto de Judeia onde Jesus passou os 40 dias em jejum 

e oração após o batismo, recebido de João, e antes de iniciar a sua vida pública: (Mt 

4) 

1ª tentação: “Se és Filho de Deus, ordena que estas pedras se transformem em pão” 

(A concupiscência do prazer)  

2ª tentação: “Se és Filho de Deus, atira-te para baixo, porque está escrito: Ele dará 

ordem a seus anjos a teu respeito...”. 4,6. (A concupiscência de poder, como se tudo 

pode, pois você tem o título, pode usá-lo para tudo o que quer!) 

3ª tentação: O diabo leva Jesus para um alto monte para que veja tudo que há em 

volta. Mostra-lhe todos os reinos da terra e do seu resplendor e oferece-lhe o domínio 

do mundo: “Tudo isto te darei, se, prostrado, me adorares. Ai Jesus lhe disse: “vá-te, 

Satanás, porque está escrito: ao Senhor teu Deus adorarás e a ele só prestarás culto” 

4,10.  (A concupiscência dos olhos (de ter) 

E nesta terceira tentação o satanás mostra a Jesus todos os reinos da terra dizendo-

lhe ”eu te dou tudo isso...” como se fosse tudo é dele.  Satanás, será que esqueceu 

que tudo foi criado, nos céus e na terra, as visíveis e invisíveis... por Ele e para Ele e 

tudo será renovado e redimido por Ele e Ele é a primazia de tudo? (Cl 1,16ss).  
 

Diante destas três tentações enfrentadas desde primeiro Adão até o último Adão, 

Jesus assume para si o abismo e a suma de todas as tentações de todos os homens, 

de todos os tempos e todos os lugares, assume sobre si todos os pecados com suas 

consequências, ao enfrentar o satanás no deserto.  
  

Os votos religiosos da castidade (amar a todos sem possuir a ninguém, sem 

ter afetos particulares, tendo o corpo casto= privo de prazeres carnais), da 

obediência (não usar nenhum poder sobre outros, mas submeter-se à toda 

autoridade e usar a autoridade como serviço) e da pobreza (não possuir nada 

de próprio, considerando que tudo é de todos) é a única forma para superar 

todas as tentações pelas suas raízes. Por isso a vida religiosa é o caminho para 

voltar ao paraíso, a situação do homem e da mulher antes do pecado.   
 

Gn 4: A bíblia não diz que Caim ofereceu o pior e Abel ofereceu o melhor. Mas que 

Deus se agradou de Abel e de sua oferenda e não de Caim e de sua oferenda (v.4-5) 

O porquê está no Provérbio 21,27: “O sacrifício do ímpio é abominação, quanto mais 

oferecendo-o com malicia”. Deus disse a Caim: “Porque andas irritado e teu rosto está 

abatido? O pecado está à porta como animal acuado que te espreita, podes dominá-

lo” (V.7-8) Mas Caim deixou prevalecer em si o ciúme e o rancor. O pecado sussurrou 

na sua alma. “O ímpio gera a iniquidade, concebe a maldade e dá a luz a mentira” Sl 

7,15. Por isso Jesus disse: “Se estiveres para trazer a tua oferta ao altar e ali 



 

16 
 

lembrares de que o teu irmão tem alguma coisa contra ti, deixa a tua oferta ali diante 

do altar e vai primeiro reconciliar-te com teu irmão,... enquanto estás com ele no 

caminho..” (Mt 5, 23-25). Caim não escutou Deus, enquanto estavam no caminho 

concebeu a malícia e deu à luz a maldade gerando a morte do irmão. Enquanto Caim 

estava fazendo a oferenda, aparentemente boa, no seu coração não tinha intenção 

pura. O jejum, a esmola e a oração, três coisas devem ser feitas, em segredo, sem 

ninguém perceber (Mt 6,1-6).  
 

Gn 5-11: Nos capítulos de 4 a 6 encontramos a proliferação do mal iniciado no 

capítulo 3, na família primitiva e, a tendência crescente de pecado em cada geração, 

Deus chega até a se arrepender de ter criado o homem e a mulher. E assim, nos cap. 

de 7 a 9, temos a narração do dilúvio e da nova criação.  

Temos aqui duas narrações (das duas escolas, Jahwista e Sacerdotal) do dilúvio com 

detalhes diferentes. No cap. 7,1-5 entram 7 pares dos animais puros e um casal dos 

animais impuros e no 7, 6-16 entram apenas um casal de cada espécie, puro e impuro. 

8,1-12: Inverte-se o processo da re-criação comparando com a criação de Gn1: 
 

Sopra o vento (Gn 11,2) X Gn 8,21 

Separam-se as águas inferiores e superiores (1,7)  

Aparecem a terra firme (1,11) 

As aves voltam ao seu elemento (1,20) 

E o homem sai para repovoar a terra (1,28)  

A Benção de Deus: (1,29-30) X 9,1 

8,16: “Sai da Arca com teus filhos: Noé e sua família fazem o êxodo antecipado com 

a bênção de Deus.  
 

A Aliança que Deus faz (cap.9): 
 

Aqui muda o relacionamento do homem com os animais (9,2-9): O domínio do 

homem sobre os animais se baseará no temor, porque o homem começará a 

alimentar-se de animais (contra 1,29). Deus reserva para si a soberania sobre a vida 

e, em prova disso, reserva para si o sangue, que é sede da vida (lv 17,10-12).  
 
 

O arco-íris: A trilogia descrita nas primeiras páginas do Gênesis entre criação, des-

criação (dilúvio) e recriação tem agora o seu cumprimento definitivo, selado por uma 

aliança com Deus de caráter universal e cósmica. Na verdade, não apenas a 

humanidade salva está envolvida, mas também “todo ser vivo” e a própria “terra”. Este 

pacto tem como emblema o arco-íris que se destaca no céu após uma tempestade, 

sinal pacífico e multicolorido de calma depois da tempestade. 

O certo é que para muitas culturas o arco-íris significa a ponte entre a terra e o 

céu:  

Na mitologia grega, Íris é a deusa do arco-íris. Como um arco, ela une a Terra 

e o Céu e é a mensageira dos deuses para os seres humanos;  

é a escada de sete cores pela qual Buda desce do céu, é a ponte dos deuses 

para os povos eslavos; é a “ponte flutuante no céu” para os japoneses, 



 

17 
 

enquanto para as lendas chinesas é a metamorfose de um imortal, cuja 

entidade está enrolada como uma serpente no céu.  

No misticismo islâmico as suas sete cores são imagens das qualidades divinas 

refletidas no universo, é portanto uma epifania de Deus inscrita na natureza. 

Através deste símbolo procuramos, portanto, expressar o diálogo entre a 

divindade e a humanidade, o que a Bíblia chama de “aliança”. 

O símbolo torna-se assim uma expressão da graça e do amor de Deus. Não é à toa 

que o texto do Gênesis afirma que o arco-íris não é um sinal destinado aos homens 

para se lembrarem de Deus quando o veem brilhar no céu, mas sinal para Deus, para 

que “ele se lembre” da sua promessa. A nossa vida depende exclusivamente da 

vontade de Deus, assim como diz o livro de Jó: “Em sua mão está a alma de todo ser 

vivo e o espírito de todo homem carnal” (12.10).  

Esta é, portanto, uma página de grande serenidade que envolve o leitor depois 

da escuridão do dilúvio. É a redescoberta da harmonia entre Deus e o homem, entre 

Deus e a criação e, entre o homem e a natureza. E é também o que o Apocalipse 

cantará na sua representação da nova Jerusalém que desceu do céu (Ap 4,3). A 

pluralidade do arco-íris, no qual todas as cores se complementam, mas não se 

anulam; no qual todas juntas, e não separadamente, formam a maravilha do arco de 

cores traçadas no horizonte e transforma-se assim no sorriso de Deus que mantém a 

esperança no homem e em memorial de sua infinita paciência13. 
 

- Noé faz o sacrifício ao final do dilúvio (texto sacerdotal) 
 

O autor sacerdotal (P) à luz do exílio babilônico, colocará três tipos de aliança que 

Deus faz com seu Povo e cada uma desta aliança tem um sinal: 
 

A primeira é com Noé e seu sinal é cósmico, o arco-íris; 

A segunda é com Abraão, e seu sinal é a circuncisão 

A terceira com Moises, e seu sinal é o sábado.  
 

 

Sentido teológico: O dilúvio foi uma oportunidade para uma nova criação. Tudo 

começa de novo: a água, a desordem e o caos, assim como no primeiro capítulo de 

Gênesis, acima nesta situação, o espírito (representado aqui pela pomba) pairando 

sobre as águas.  

Na verdade, é uma terceira narração da criação. Cada falha, torna-se uma 

oportunidade para recomeçar a vida. Retoma a benção após a criação: “Deus 

abençoou...multiplicai-vos...” 9,1-7 

** A pomba, não voltou mais...” 8,12. Vai voltar no dia em que Jesus, o Filho de Deus, 

fica na fila dos pecadores no rio Jordão, para ser batizado por João Batista (Lc 3,22). 

O seu pisar nas águas do Jordão vai ser o início de uma nova etapa da salvação, 

aliás, o ponto de chegada para a redenção da criação. 
 

                                                             
13 FRAILE 2002 FRAILE, Pedro Ignácio et al. Noé: a pluralidade do arco-íris. In: FLECHA, J. Alegre Aragués -J. R. et 

al (Org.). Personagens do Antigo Testamento: Volume 1. São Paulo: Loyola, 2002. Cap. 3, 
p. 49,50,51. Tradução de: Alda da Anunciação. Disponível em: http://books.google.com.br , p.49. 

http://books.google.com.br/


 

18 
 

A luta entre os filhos de Noé, entre cananeus e israelitas e entre Babilônia e 

Jerusalém:  

Em toda a Bíblia, do início até ao final encontramos uma contínua luta entre o bem e 

o mal, entre a Babilônia e Jerusalém, entre o homem carnal e o homem espiritual. E 

o AT tenta encontrar a origem desta tensão nos filhos de Adão e Eva e nos filhos de 

Noé (Sem,Cam e Jafé):  

Primeiramente encontramos aqui algumas semelhanças entre Noé e Adão.  

Adão após de uma vida em comunhão com Deus cai no pecado e se encontra nú num 

jardim.  

Noé, o homem justo, após do dilúvio, após de ter Deus feito a aliança, vai no pecado 

e se encontra no num jardim, no meio das uvas, nú.  

Após o dilúvio temos a figura de Noé velho, caído numa fragilidade e o sucessivo delito 

da parte dos filhos (9,18-29): Cam o filho mais novo, não teve respeito diante da 

fragilidade do pai, em vez de cobrir sua nudez, quis mostrar, publicar, a sujeira do pai 

aos demais irmãos e isso o levou à maldição (9,25). 
 

Do outro lado, Cam, o filho mais novo, peca contra o pai, ele vê a nudez do pai tem 

uma interpretação ulterior: no contexto hebraico, ver a nudez do pai significa: usar a 

cama do pai , ou seja deitar-se com o pai ou com a mulher do pai, com a própria mãe,  

usá-la como esposa.  

Então, Cam, não apenas no sentido de tê-lo de fato visto sem roupas, mas também 

que Cam invadiu a privacidade do quarto de seus pais e teve relações com sua própria 

mãe, e juntos conceberam uma criança, Canaã e isso explicaria a severidade das 

palavras de Noé, pois era um ato extremamente ultrajante para com o pai. 

Assim, Cam é o pai dos cananeus. Quando fala dos cananeus, no livro de Levítico diz 

que era a descendência do Cam, filho do Noé (Gn 10,15-19). E os cananeus eram 

conhecidos como povo que vive na prostituição e outros pecados sexuais e, eis porque 

a mulher Raab que salvou os espiões de Israel era uma a prostituta (Js 2).   

Então no AT, “ver a nudez” é usado como uma figura de linguagem (eufemismo) para 

“ter relações sexuais”. 

Vejamos um exemplo: “Não descobrirás a nudez de teu pai e de tua mãe; ela é tua 

mãe; não lhe descobrirás a nudez” (Lv 18,7). Nesse contexto de Levítico, Deus deu 

leis sobre relações sexuais proibidas. 

A maldição do pai era: Ele será escravo dos outros irmãos e o que aconteceu de fato, 

é que quando entraram na Terra de Canaã, os cananeus (descendentes de Cam) 

estes se tornarem os escravos dos Israelitas (livro de Josué).  

De fato, os capítulos seguintes mostram que Abraão pertence à genealogia de Sem 

(abençoado por Noé) e a descendência de Cam é o povo de Canaã, os cananeus, os 

quais foram aniquilados pelos Israelitas na Terra Prometida. E os cananeus de um 

lado vão se submeter aos israelitas e do outro lado serão os eternos espinhos no meio 

do povo.  

Um dos descendentes de Cam foi Nemrode, o fundador de Babel (Babilônia) que será 

o eterno inimigo de Israel.  



 

19 
 

Abraão, embora seja descendente de Sem, estava morando na Babilônia (antiga 

Mesopotâmia) quando Deus o chamou para sair da sua terra (Ur) e ir à terra que ele 

ia mostrar, que é a Terra Prometida, a terra que estava nas mãos de cananeus. Uma 

vez que os filhos de Abraão possuíram a terra dos cananeus, a terra tornou-se a Terra 

da realização das Promessas, a Terra do leite e mel, Jerusalém.  

No AT encontramos que esta terra sempre estará nas mãos dos inimigos, uma eterna 

luta dos filhos de Israel para sobrevivência e, no NT, uma vez que os israelitas foram 

dispersos (no ano 70 dC) a Nova Jerusalém assume um sentido teológico, não mais 

a terra prometida deste mundo, mas a Jerusalém Celeste (Apoc).  

 

A importância da genealogia na Bíblia. 
 

A genealogia mostra como passa a bênção, a aliança entre Deus e o homem e o 

mistério da salvação de uma geração para outra. Por exemplo, de Adao para seu filho 

Set e daí, para Noé  e de Noé para filho Sem e de Sem para Abraão.  Para isso repete 

sempre a genealogia.  
 

cap. 10 narra a genealogia (a continuidade da história). 

O termo genealogia aparece dez vezes no livro de Gênesis para fazer a ponte entre 

uma descendência com a outra, conferindo ao livro uma estrutura que explique a 

origem, a gênesis, o princípio de cada povo e suas relações culturais, religiosas e 

econômicas, da seguinte forma:  

Gn 2,4b: Essa é a genealogia (história) do céu e da terra; 

Gn 5,1: Eis o livro da genealogia (descendência) de Adão a Noé; 

Gn 6,9: Eis a genealogia (história) de Noé e seus filhos; 

Gn 10,1: Eis a genealogia (descendência) dos filhos de Noé: Sem, Cam e Jafé; 

Gn 11,10: Eis a genealogia (descendência) de Sem a Abraão; 

Gn 11,27: Eis a genealogia (descendência) de Taré, pai de Abraão; 

Gn 25,12: Eis a genealogia (descendência) de Ismael, o filho de Abraão com Agar; 

Gn 25,19: Eis a genealogia (história) de Isaac a Jacó; 

Gn 36,1.9: Eis a genealogia (descendência) de Esaú; 

Gn 37,2: Eis a genealogia (história) de Jacó. 
 

A genealogia  de  Adão  vai até  Noé,  o homem escolhido por Deus para recriar o 

mundo e o ser humano, conforme relatado no dilúvio em Gn 6,5—9,17.  

Noé, realizando a ordem divina de multiplicar (Gn 1,28), gera três filhos: Cam, Jafé  e  

Sem, os  quais  também  geram  filhos  e  filhas, e, consequentemente, os povos que 

se relacionaram com Israel.  

As genealogias dos povos - como por exemplo o Egito (Gn 10, 6.13), Babel (Gn 10,10), 

Nínive (Gn 10,11),  Filisteia  (Gn  10,14) - serviram para evidenciar que todas as 

nações são aparentadas, formando uma só família porque há um só criador e Senhor 

do universo, apesar das diferenças. Israel, no entanto, é diferente nesse universo 

genealógico.  



 

20 
 

O redator sacerdotal, portanto, com o intuito de fazer a ligação dos filhos de Noé como 

Abraão, apresenta a genealogia de seus filhos (Gn 10,1-32), dando destaque para 

Sem, do qual iria descender, mais tarde, o patriarca Abraão. 

Ló aparece para justificar a sua relação ancestral com os povos moabitas e amonitas.  
 

A genealogia servia para criar pontes entre as inúmeras histórias de fé, no passado e 

no presente da história, sobre o rio do esquecimento que liga a margem do hoje à 

margem do anteontem, como escreve SKA, ao falar da função da genealogia em 

Gênesis.14 

É preciso construir essas pontes quando o rio do esquecimento chega a 

separar o  hoje  do  ontem  e  do  anteontem,  ou  seja,  quando  não  é  mais 

possível alcançar a margem dos próprios antepassados. A ponte começa 

também onde se torna indispensável encontrar o caminho para a margem do 

passado para autenticar ligações pessoais ou coletivas, geográficas ou 

políticas, ou para  legitimar  uma  função  ou  uma  dignidade  hereditária. Há, 

enfim, pontes que ligam membros de famílias separadas pelo rio do 

esquecimento e  que  querem  manter  vivos  laços  étnicos, geográficos, 

econômicos, políticos ou simplesmente culturais. 

Depois do livro de Gênesis podemos ver que em cada etapa da vida de Israel vai 

sendo retomada a genealogia até a Jesus:

1Cr 1,1-6; 9,35-44 

2Cr 31,16 

Nm 26,1-62 

Esdras 2,1-67 

Nem 7,5-69 

Mt 1,1-17 

Lc 3,23-38 

Tito 3,9 

1Tim 1,3-4 

Heb 7,3
 

O NT inicia exatamente com a genealogia de Jesus. De fato, lendo a genealogia de 

Jesus, dividida em três etapas da história de Israel, com a presença das 4 mulheres 

estrangeiras, pecadoras e prostitutas, como pessoas como Jacó que enganou o pai, 

Tamar que teve filho do próprio sogro, Davi que matou o amigo para roubar sua 

esposa etc. podemos concluir que Jesus não teve nem nojo nem vergonha de dizer 

que pertencia a esta raça. Quando gritaram: “Jesus, filho de Davi, tende piedade de 

mim” Ele apenas cumpria a sua missão: de misturar-se com nossa humanidade 

miserável e pecadora, dando valor assim a nossa raça, a nossa genealogia. Não 

importa como foi a nossa história, o nosso passado, a história dos nossos parentes e 

dos nossos antepassados. Uma vez que ele assumiu a nossa história tudo é redimido 

e restaurado por ele. Por isso ele é o senhor da história, do passado, do presente e 

do futuro. Ele é o Alfa e o Ômega, o início e o fim.  
 

Gn 11: A torre de Babel: O homem quer tentar unir-se e sentir-se autossuficiente 

(falando a mesma língua, enquanto cada povo tem a sua língua e a diversidade de 

                                                             
14 SKA,   J.-L. O   canteiro   do   Pentateuco:   problemas   de   composição   e interpretação –aspectos 

literários e teológicos. São Paulo: Paulinas, 2016. 

 



 

17 
 

dons que é dom de Deus (cap.10,31-32). O homem quer que Deus desça e suba pela 

escada que o homem fizer; ele que vai decidir quando Deus deve descer ou subir. O 

homem, o soberano e, Deus, aquele que deve se submeter. O cúmulo do pecado 

chega assim ao capítulo 11. Deus toma sua iniciativa “Não mais se entendem uns aos 

outros” (v. 7). Este é o castigo.  

E, a comunhão vai ser restaurada somente em Cristo, no dia de Pentecostes, quando 

vários povos, de línguas diferentes, estavam lá em Jerusalém e cada um falava na 

própria língua e todos entendiam (At. 2,11).  

** O mal não está em ter diversas línguas, mas falando até a mesma língua um 

não entender o outro, e quando não houver o amor verdadeiro um não 

consegue entrar no entendimento do outro, tudo será motivo de interpretação, 

desentendimento ou briga e, nasce o caos, a Babel. Quando (e somente 

quando) o Espírito Santo une os corações, independente da língua, até mesmo 

no simples olhar acontece o entendimento recíproco e a obediência mútua.   

Para chegar até aqui precisava de um longo tempo e, Deus, por isso, escolheu Abraão 

e através dele um povo, uma nação e, aos poucos, este povo vai entender o coração 

de Deus15. Assim começa o chamado de Abraão, no cap. 12.  
 

Até aqui nos ensina mais uma verdade: a liberdade dos filhos de Deus e a obediência 

filial. Desde o cap.3 até ao cap.11 vimos que a tentação do homem foi não se 

submeter à autoridade de Deus. O satanás falou: “ Sê comerdes vão tornar-se como 

Deus é não precisa mais submeter-se a Deus”. Aqui no cap. 11 a tentativa de o homem 

fazer a escala para Deus descer quando o homem decidir.  Mais uma vez acontece a 

dispersão. A onde tem a liberdade filial e a obediência, faz a vontade do outro e é sinal 

do amor e não escravidão. Ao contrario pode tornar-se fardo pesado e escravidão.  
 

Os livros seguintes nos atestam que Deus está presente na nossa história e nos 

acompanha, e, Ele estando presente no meio de nós cada história se transforma em 

história de salvação: as nossas tristezas, tribulações, angústias e vitórias. 
 

Sentido teológico dos primeiros 11 capítulos de Gênesis: 

Trata-se, portanto, os primeiros 11 capítulos de Gênesis, de arquétipos que não 

querendo tanto narrar cientificamente o processo de evolução desde a criação e 

humanização (isso cabe à ciência), mas sim, mostrar o estatuto permanente de cada 

criatura humana em qualquer época histórica e área geográfica.  

Estamos diante de uma espécie de narração histórica-mítica, com acontecimentos 

sucessivos, que, na verdade, contém valores filosófico-teológico, de sabedoria e 

existencial. É uma tentativa de responder às perguntas eternas do homem: Por que o 

homem está numa contínua luta entre o bem e o mal? Quando terminará esta luta?  

A resposta está na revelação do mistério de Cristo revelado aos Apóstolos, 

transmitido por eles no NT, está no triunfo de Cristo sobre o mal.  

Assim, mesmo no primeiro relato fundamentalmente positivo da criação (capítulo 1 do 

Gênesis), tem-se a evocação do nada através dos símbolos das trevas, do deserto 

informe e do abismo vazio (1, 2): é a irrupção do limite, da finitude e do mal. Dentre 

                                                             
15 Os salmos mostram este entendimento do Povo de Deus diante da majestade do seu Deus.   



 

18 
 

outras coisas, o próprio casal humano, que é definido como "muito bom/bonito" é 

criado no sexto dia, e os seis na simbologia dos números é um número negativo.  
 

Mais explícito é o segundo relato (capítulos 2-3), em que a liberdade humana ("árvore 

do conhecimento do bem e do mal", um evidente sinal das livres escolhas morais) 

impulsionada também por forças externas negativas (a serpente), se enfurece contra 

o primordial projeto divino devastando-o. O rio do mal prossegue depois com o 

nascimento da família, em que brotam a inveja e a cólera, que levam ao delito (Caim 

e Abel), delito que se difunde na sociedade com a espiral da violência exaltada por 

Lameque até aportar na radical "de-criação" do dilúvio. Ele é uma espécie de catarse 

da humanidade já envolta nas redes do mal e da hybris16 contra o Criador (seja com 

o chamado "pecado original", seja com a arcaica evocação da hierogamia17 entre os 

"filhos de Deus" e as "filhas homem" (Gn 6, 1-4)). 
 

E, mesmo depois da "re-criação" pós-diluviana com Noé salvo no santuário da sua 

"arca", como semente da nova humanidade, aflora o germe maligno em Nemrod, o 

primeiro artífice de um império (10, 8-12) com o seguimento de degenerações 

nacionalistas, colonialistas, imperialistas encarnadas em Babel (11, 1-9), a tradicional 

superpotência oriental inimiga de Israel. 

Estudar em profundidade essas páginas, torna-se, consequentemente, uma 

surpreendente oportunidade para interpretar o nosso presente com olhos realistas, 

mas também iluminados pela esperança, porque a última metade da história – e é 

essa a mensagem final da Bíblia – não é o caos, mas sim a "re-criação" ou a 

"redenção". 

Do outro lado, os capítulos escritos durante ou pós exilio babilônico reflete o 

sentimento do Povo eleito: Deus deu tantas chances, tantas graças gratuitas, mas o 

povo rapidinho esquece e cai no pecado juntando-se com outros e esta a história de 

Israel e a história de cada um de nós.  

 

O CICLO DE ABRAÃO (12-25,18)  ISAAC e JACÓ (25,19-36). 
 

Na segunda parte de Gênesis de cap.11 a 50 fala dos patriarcas.  
 

Temos alguns pontos para se lembrar antes de ler estes textos: 
 

1). A passagem da história da salvação através alguns personagens: Embora tenham 

vários personagens aqui, quem leva para frente a história da salvação são os três 

patriarcas: Abraão,  Isaac e Jacó  e termina a história com José.  
 

2). A aliança (Gn 12, 15 e 17) e o derramamento do sangue e isso, podemos ver 

em todas as etapas da história e em formas diferentes.  

Como a Aliança é feita entre duas partes, se houver a infidelidade, tem o 

derramamento do sangue. Em toda a história de Israel, começando Abraão até Jesus 

                                                             
16 É o sentimento de arrogância, de soberba e de orgulho, que leva os heróis da tragédia à insubmissão e à 

violação das leis dos deuses, da pólis (cidade), da família ou da natureza. 
17 União sexual ou matrimonial entre seres divinos ou entre um ser humano e outro ser divino. 



 

19 
 

iremos ver que existe uma oblação, um sacrifício, uma oferenda, um derramamento 

do sangue como reconhecimento, como gratidão ou como reparação dos pecados.    
 

3). Aliança e promessa: Na Aliança Abraão precisa deixar alguma coisa e em 

recompensa ele receberá outras coisas em múltiplo:  

Deixar terra, seus parentes e a casa do pai (12,1ss) e, Deus, da sua parte lhe promete 

uma nova Terra, uma Nação e um Nome. “Em ti serão abençoados todos os povos da 

terra”.  

Com Davi cumpriu a promessa de um Povo real, um Reino e  

Através de Jesus Cristo, filho de Abraão, filho de Davi, todos serão abençoados.  
 

Por isso a raiz de todas as promessas estão aqui. 
 

1º pacto foi com um casal: Adão e Eva 

2º pacto foi com uma família, a família de Noé (8 pessoas); 

3º pacto foi com Abraão, com uma tribo (500 pessoas mais ou menos) 
 
 

A Bíblia hebraica não diz se é verdade ou não o que foi feito por cada personagem, 

mas pelas consequências dos atos o leitor mesmo vai reduzir, se foi bom ou não. Por 

exemplo, a ida de Abraão para o Egito e casamento com Agar: Após tanto tempo pelas 

consequências o leitor vai perceber o porquê dos sofrimentos de Agar e Ismael e 

assim sucessivamente. Enquanto lê, o Espírito Santo que fala ao leitor e não o autor.  
 

4). Enquanto estamos lendo o livro devemos caminhar segundo a mudança 

geográfica: no início estão em Babilônia, depois a história principal dos patriarcas é 

em Terra prometida, em Canã, e depois termina em Egito. E devemos caminhar com 

estas mudanças de posições e lugares. 
 

5). Gênesis começa com a criação e termina com sepulcro,carregando o osso de José. 

6). O livro conduz o leitor com o tema da confiança e esperança: Em todas as 

personagens tem uma confiança em Deus que conduz a história. 

 

Gn 12: No Cap.11 vimos como homem desejou de ser famoso sem Deus (11,4: “para 

nos tornarmos famosos”)  e aqui Deus chama Abraão e lhe promete engrandecer o 

nome dele “Te abençoarei e tornarei famoso teu nome” 12, 2. 

Deus pede para deixar família, parentes e terra.  
 

Gn 12,10ss Abraão no Egito; 

Mas, Abraão, já no início, comete um erro: já que Abraão e Sara eram estéreis, pensou 

em levar consigo seu sobrinho Ló (quem sabe através dele vai ter uma geração!). Não 

confiou em Deus completamente. Por isso chega a carestia, como sinal do castigo e, 

Abraão vai com Sara para o Egito sem consultar com Deus. E as consequências foram 

grandes. Tem um longo silêncio da parte de Deus, cessou as aparições. Voltam do 

Egito com tanto dinheiro, ouro, mas na volta tem a briga com Ló, a escrava Agar que 

vem com eles, e ela será um problema entre o casal “Abraão e Sara”. Agar se torna a 

semente de um futuro mau, início de um povo (Muçulmanos - Gn 21,18) que será uma 

eterna armadilha para muitos.  



 

20 
 

E após três gerações, os bisnetos de Abraão, Jacó e seus filhos vão passar fome e 

acabam chegando na mesma terra procurando alimento e, sucessivamente, ficam 480 

anos em escravidão (Gn 15,1318; 46,3; Ex 1,4-11; Ex 2, 23-24). O círculo vicioso 

continua.  Os filhos muitas vezes carregam as consequências dos pecados dos pais 

e dos seus antepassados.   
 

Gn.13. Separação de Abraão e Ló.  

Quando Abraão volta do Egito e se torna rico começam os desentendimentos entre 

os parentes e ao final Abraão pede para Ló separar-se para evitar brigas (Gn 13). Ló 

escolhe a melhor parte da Terra (Sodoma e Gomorra). Porém o futuro dele: A esposa 

se torna uma montanha de sal pela sua infidelidade (19,26), os filhos todos se 

desviaram do caminho e as filhas, agindo em maneira miserável até com o próprio 

pai, deu início a dois povos, os piores inimigos de Israel: moabitas e amonitas 

(19,20ss) e Ló se encontra na miséria.  

 Quem dá prioridade apenas aos bens materiais, ao final, se encontra em 

semelhantes situações.  
 

Gn 14. Abraão vai para a guerra com 318 pessoas enfrentando os 4 reis, para 

salvar a vida do seu sobrinho Ló que morava em Sodoma e estava preso como 

prisioneiro por estes reis vizinhos.  
 

Na volta Melquisedec (rei de Salém = Jerusalém) vem ao encontro de Abraão e lhe 

oferece pão e vinho, oferenda dos pagãos. Ninguém sabe de onde veio este 

personagem, e por isso, ele se tornou o símbolo do futuro Messias.  

Quando fala do sacerdócio de Cristo diz o livro dos Hebreus:  “Tu és sacerdote para 

sempre, segundo a ordem de Melquisedec” Hb 5,6. Qual o sentido? 

De fato, Jesus, o Cordeiro, não precisava de um outro cordeiro na última ceia, sendo 

ele mesmo o Cordeiro que vai derramar o sangue, naquela última ceia, diferente das 

outras ceias pascais dos judeus, usou o pão e o vinho para perpetuar a memória do 

seu sacrifício, recapitulando assim todos os sacrifícios e ofertas de todos os povos, 

de todos os tempos e lugares. Por isso Jesus é o sacerdote na linhagem de 

Melquisedec.  

Esta figura do sacerdote segundo o Salmo 110 se torna a figura do futuro Davi e 

depois de Cristo (e isso ainda antes da instituição dos levitas, que é a raça sacerdotal 

dos judeus) e o livro dos Hebreus traz na memória (Hb 5,7).  

Na primeira oração eucarística, conhecida como Cânon Romano o sacerdote reza: 

“Recebei, ó Pai, com olhar benigno, esta oferta, como recebestes os dons do justo 

Abel, o sacrifício de nosso patriarca Abraão e a oblação pura e santa do sumo 

sacerdote Melquisedec19.  

E Abraão não caiu na proposta do rei de Sodoma 14,21-24.  
 

                                                             
18 15,13: Deus já tinha falado a Abraão que seus descendentes voltarão para o Egito como escravos. Jesus, 

apenas nascido, com José e Maria vai fugir e viver escondido no Egito: Jesus assume a nossa história e 
experimenta na sua pele tudo o que nós vivemos.  
19 Oração eucaristica 1 - Missal romano. 



 

21 
 

Gn 15: Deus promete a Abraão os filhos como areia (filhos que andam olhando para 

a Terra - Israel) e como as estrelas do céu (filhos que vão olhando as estrelas- os 

magos em direção ao presépio (Mt 2)). Apesar de ser velho ele acreditou 15,6.  

Abraão faz o sacrifício conforme Deus pediu Ex 15,9 - novilha, cabra, cordeiro, rola, 

pombinho e dividi-los por meio: Para cumprir as promessas precisa dividi-los, precisa 

acontecer o sacrifício, a morte; para obter qualquer coisa, atrás tem o derramamento 

de suor e sangue. V.11. As aves de rapina desciam sobre as oferendas, mas Abraão 

as expulsou. Aonde tem sacrifício e sofrimento satanás intervém obstaculizando. 

Jesus disse: “O Filho do homem deve sofrer e morrer…” e Pedro lhe disse: “Isso 

jamais te acontecerá”. E Jesus lhe disse: “Afasta-te de mim, Satanás, tu me serves de 

pedra de tropeço, porque não pensas as coisas Deus, mas as do homens” Mt 16,23. 
  

O sono do homem: “Ao pôr do sol, um torpor caiu sobre Abraão”( v. 12). Na narração 

da criação, um torpor caiu em Adão (Gn 2,21), No anúncio do anjo Gabriel a José 

sobre o nascimento do Menino (Mt 1,20): Antes de acontecer coisas grandes vem o 

pôr do sol, precisa passar a noite escura para contemplar a luz da verdade! O homem 

é passivo, quem leva para a frente a história é Ele. Ele é o senhor da história. Abraão 

vê só o presente, Deus tem na mão o futuro e por isso diz: após 4 gerações da vida 

na escravidão do Egito, seus descendentes vão voltar para a Terra Prometida e isso, 

quando a raça dos Amorreus serão expulsos desta Terra, devido aos seus vícios e 

pecados.  
 

Gn 16. Nascimento de Ismael: Deus prometeu, Deus falou que vai nascer um filho, 

mas Sara não acreditou, ela pensou em ajudar Deus, mas a pressa da mulher vai criar 

ulteriores problemas. Entrega de Agar, escrava trazida do Egito como esposa de 

Abraão, da parte de Sara e o nascimento do filho Ismael. 
 

Gn18. A visita de três personagens (os Padres interpretam como a figura da 

santíssima Trindade) na casa de Abraão. Deus vem até ao quintal da casa do parente 

para salvar um povo. 

A intercessão, o leilão de Abraão para salvar o sobrinho Ló e seus filhos. O poder da 

oração de intercessão.  
 

Gn 19. A destruição de Sodoma: Ló foi salvo pela intercessão do tio Abraão e 

também pela gentileza dele ao acolher os hóspedes (vv 1-3). “Toma de seus bens 

para dar esmola. Nunca afastes de algum pobre a tua face e Deus não afastará de ti 

a sua face” (Tb 4,7).  

O pecado de Sodoma faz parte de um dos 5 pecados que bradam ao céu20.  Ló foi 

atrás das riquezas e bem estar e, agora chegou ao nível em que dá até as próprias 

filhas nas mãos dos homens para fazer o que eles quiserem (embora fez este gesto 

para salvaguardar os hóspedes). Os homens da cidade queriam fazer o sexo com os 

homens que vieram como hospedes e estrangeiros. Ló os acolheu e por isso eles 

                                                             
20 Os pecados que bradam ao céu: o sangue de Abel; o pecado dos sodomitas; o clamor do povo oprimido no 

Egito ; o lamento do estrangeiro, da viúva e do órfão; a injustiça para com o assalariado CIC 1867. 



 

22 
 

foram salvos. E Algumas vezes Deus nos empurra para outro lugar, até contra a nossa 

vontade para nos salvar. vv.15ss: 

Moabitas: povo que nasceu da filha mais velha de Ló, nascido do seu pai. 

Amonitas: povo que nasceu da filha mais nova, nascido do seu pai Ló. 

São os eternos inimigos de Israel, filhos nascidos do pai bêbado. (Crime semelhante 

ao de Cam com seu pai Noé. Moabitas e Amonitas se confundiam com os cananeus 

pelo seu estilo de vida). 
 

Gn 21. Nascimento de Isaac e expulsão de Agar e Ismael: (cap 20,17) Abraão 

intercede a Deus pelo inimigo Abimelec, e quando rezar pelos inimigos vem a graça 

na família, nasce Isaac. 

Isaac nasceu como cumprimento da promessa (filho espiritual), Ismael fruto do próprio 

esforço (filho carnal). As lutas entre os dois vão aparecer sempre na história de cada 

homem. Rm 1,6-9. 

Após os erros, também Deus intervém e providencia as coisas a favor de nós. O anjo 

aparece a Agar e dá uma promessa. 21,17-20 

O texto entende melhor à luz do NT: 

“o da serva nasceu segundo a carne; o da livre, em virtude da promessa. Isto 

foi dito em alegoria. Elas, com efeito, são as duas alianças; uma, a do monte 

Sinai, gerando para a escravidão: é Agar (porque o Sinai está na Arábia), e ela 

corresponde à Jerusalém de agora, que de fato é escrava com seus filhos. Mas 

a Jerusalém do alto é livre e esta é a nossa mãe, segundo está escrito: Alegra-

te, estéril, que não davas à luz, Põe-te a gritar de alegria, tu que não conheceste 

as dores do parto, porque mais numerosos são os filhos da abandonada do que 

os daquela que tem marido. Ora, vós, irmãos, como Isaac, sois filhos da 

promessa. Mas como então o nascido segundo a carne perseguia o nascido 

segundo o espírito, assim também agora...” Gl 4,24-29. 
 

Gn 22. O sacrifício de Abraão:  

Vamos ver as superações e os dramas vividos por Abraão até aqui: 

- Sair da sua terra sem saber nada e nem para onde vai; 

- Ver levada a própria esposa pelo Faraó e depois por Abimelec; 

- Separa-se de Ló, ver as tragédias acontecidas na família dele; 

- Deve abandonar Ismael, seu filho primogênito; 

- Tem que matar, sacrificar o próprio filho Isaac; 

- No caminho para a monte do sacrifício, levou 3 dias caminhando, levando o 

próprio filho para sacrificar, definhando-se por dentro; O sacrifício feito não com 

pressa, mas aos poucos, sem poder falar com ninguém, nem com Sara, nem 

com o servo que estava acompanhando nem com seu filho, mas caminhava 

sofrendo no silêncio; Abraão já está fazendo o sacrifício, ainda antes de chegar 

ao monte. A vida escondida que dá significado à vida pública. A árvore quanto 

mais tem raiz profunda, tanto mais é alta e robusta.   

- Isaac não era criança, já tinha força para carregar a lenha. E ele pergunta “pai, 

onde está o cordeiro?” v.,7 e o pai permanece no silêncio e após muito tempo 



 

23 
 

responde: “Deus providenciará” v. 8. E até levantar as mãos Abraão foi fiel e 

Deus poupou a vida deste menino, providenciando outro Cordeiro que seria o 

próprio Filho. Por isso Abraão é nosso pai na fé.  (Hb 11). Ele não viu o 

verdadeiro cordeiro, viu apenas o cordeiro imediato e simbólico, e por isso 

Jesus dirá: “Abraão, vosso pai, exultou por ver o meu dia, Ele o viu e encheu-

se de alegria” (Jo 8,56). 

- Quando tem fidelidade até o último instante vem os anjos a confortá-lo (vv 11 

ss), assim Jesus no Getsêmani (Lc 22,43). E no outro lado de Moriá, está o 

monte Calvário, onde, após séculos, uma mulher vai acompanhar um novo 

Cordeiro para ser sacrificado no lugar de Isaac.  Maria não ouviu a voz do anjo 

no monte calvário, Ela entregou o Filho para ser morto. Nos dois lados do 

mesmo monte, um foi poupado da morte e outro foi entregue à morte.   

É isso que acontece em cada Confissão: Deus me deixa livre, pois ele já se entregou 

no meu lugar! 

Deus chama duas vezes: “Abraão, Abraão” v.1121. Chama duas vezes, pois é um 

momento culminante do chamado.  
 

Gn.23: Sara morre e Abraão não tinha nada, compra uma pequena porção de terra 

para sepultar sua esposa, a única riqueza que ele tinha quando ele morreu.  
 

Gn 24. Casamento de Isaac22 Abraão manda o servo com a recomendação de trazer 

uma moça da sua família para o casamento do seu filho e recomenda a não fazer 

acontecer um casamento misto. O servo caminha pelo deserto, se prepara com as 

orações para encontrar-se com uma moça segundo o coração do pai (24,11-13). A 

escolha foi pela contínua oração e sinal de Deus: 24, 12. 21. 26. 31. 40.  

Poço:  “Por favor, deixa-me beber um pouco da água de teu cântaro” v. 17. Poço, 

cântaro, correr para a casa, hospedagem etc..  

**Com o encontro de Jesus com Samaritana (Jo 4). Jesus revive toda a história de 

Israel. O poço, lugar simbólico do casamento, de namoro e de aliança. 

Rebeca se cobriu com o véu (v.65), símbolo da alteza esponsal.   
 

Gn 25-26: Com 127 anos Sara morreu, e com 137 anos Abraão se casa com Cetura 

e dela tem mais 6 filhos e morre com 175 anos, vivendo sua velhice feliz. Total filhos 

de Abraão:8. O mesmo capítulo fala também dos 12 filhos de Ismael seus 

descendentes e moravam longe dos filhos de Isaac. 

 
 

1.5. O CICLO DE ISAAC: ESAÚ E JACÓ. 25,19-36 

 

                                                             
21 Na Bíblia, encontramos 7 vezes Deus chamando assim duas vezes: Abraão, Abraão Gn 22,11; Jacó, Jacó Gn 

46,2 ; Moisés, Moisés Ex 3,4; Samuel, Samuel 1 Sam 3,10; NT: Marta, Marta Lc 10,41; Simão, Simão Lc 22,31; 
Saulo, Saulo At 9,4 
 
22 É bom comparar o casamento do pai e do filho: de Isaac e de Jacó, no mesmo poço onde Jesus vai encontrar-

se com a Samaritana.  



 

24 
 

25. Nascimento de Esaú e Jacó; 

26-27 Esaú cede seu direito de primogenitura; 

28-29 Fuga de Jacó/ escada de Jacó/ Jacó na casa de Labão, seu tio; 

31. Fuga de Jacó; 

33. O encontro com Esaú; 

34. Os filhos de Raquel; 
 

Gn 25-26 Rebeca, era uma boa moça, mas não teve filhos, ser a pessoa ideal não 

significa que não tem desgraças na vida. E Isaac, sabendo do intervindo de Deus na 

vida dos seus pais, esperou por 20 anos, sem insultar sua esposa e assim, nascem 

os dois filhos: Esaú e Jacó. 

E desde o ventre materno os dois irmãos começaram a brigar. Os dois serão dois 

povos, o mais velho servirá o mais novo.  

** As coisas de Deus não entendemos sempre, parece que não tem lógica, mas 

devemos aceitar, pois está na sabedoria de Deus. Diz são Paulo na carta aos 

Romanos:  

“Antes mesmo que fossem nascidos, e antes que tivessem feito bem ou mal 

algum (para que fosse confirmada a liberdade da escolha de Deus, que 

depende não das obras, mas daquele que chama), foi dito a Rebeca: O mais 

velho servirá o mais moço. Como está escrito: Amei Jacó, porém aborreci Esaú. 

Que diremos, pois? Haverá injustiça em Deus? De modo algum! (Rm 9,10-14)... 

Dessa forma, a escolha não depende daquele que quer, mas da infinita sabedoria de 

Deus. Jacó, fez muitas coisas erradas, enganou o irmão, enganou o pai, enganou o 

anjo, enganou o sogro, mas ainda assim Deus escolheu ele e está com ele. 
 

Gn.27-28: Os últimos dias de Isaac e primeiros passos de Jacó.  

Na verdade, o casamento de Isaac e de Rebeca era um casamento tudo cheio de 

oração e de providência de Deus. Mas ao final, estraga com caprichos simples, entra 

na sua casa o inimigo de amores particulares: o pai gosta de um filho, a mãe gosta do 

outro filho e, a astúcia da mãe ao final vence, como se ela ajudasse Deus para cumprir 

a promessa.  E Jacó, a sua vez, parece com aquele menino que fica debaixo do pano 

da mamãe sem ter nenhuma posição na vida. 

Após cometer um grande delito contra o irmão e o pai, onde a mãe é cúmplice, Jacó 

foge, mas no caminho, cansado de tanto correr para fugir dorme, e Deus coloca para 

ele uma escada para se apoiar (28,12ss), uma escada que tem o outro lado apoiado 

lá no céu e os anjos descendo e subindo. Deus fala diretamente com este enganador 

e fugitivo que estará com ele e o trará de volta para cumprir as promessas! E ele assim 

se encontra na ‘Casa de Deus e porta do Céu’ (28,17).  
 

Gn 29  Na casa de Labão, Jacó trabalhou 7 anos, foi enganado pelo sogro e recebeu 

como esposa Lia, mais 7 anos  fazendo os trabalhos como escravo  para receber a 

esposa amada, Raquel. Uma hora Deus está com Lia e outra hora Deus está com 

Raquel. Uma hora, uma está com ciúme e outra hora a outra. Ao final, assim como 

Sara fez com Abraão, agora Raquel faz, entregou sua escrava para ter filhos.  
 



 

25 
 

Gn 30,14ss: Rubem vai para campo e traz uma fruta para mãe Lia, Raquel pede a 

fruta e recebe-a em troca do marido para uma uma noite.  

Ao final nasce do ventre de Raquel: José 

Como Jacó é experto para enganar todo mundo, conseguiu também adquirir bastante 

gado (v.25ss) e riquezas e ao final, após 20 anos de serviço na casa do sogro, foge 

com suas esposas, escravas e bens adquiridos, embora Labão vai atrás deles 

perseguindo-os. (cap 31). 

*A astúcia de Raquel sentada acima das estátuas roubadas do pai.  
   

Gn.32-33: Encontro com seu irmão Esaú e acolhida dele com boa amizade.  

A luta com Deus e adquire o nome Israel (32,23ss).  
 

Gn.34: Violência feita a Dina e vingança da parte de Simeão e Levi.  
 

Gn 35: Deus renova com Jacó a promessa feita com Abraão e Isaac, a Terra 

Prometida.  

Assim os 12 filhos de Jacó são (35,22-26):  

Lia (6+1): Ruben, Simão, Levi e Judá, Issacar, Zabulon e Dina. 

Escrava de Raquel, Bala(2): Dã e Neftali. 

Escrava de Lia,Zelfa (2): Gad e Aser. 

Raquel (2): José e Benjamim. 
 

 

1.6. O CICLO DE JOSÉ, GEN. 37-50 

 

A NOSSA HISTÓRIA É HISTÓRIA DE SALVAÇÃO; 

Para quem vê a mão de Deus em tudo. 
 

Amor “particular” e a queda do amor fraterno:  

Israel amava José mais do que todos os outros filhos 37,1-11. E isso traz o problema 

do “amor fraterno”: começa a existir, ódio, rancor, rivalidade entre os irmãos. “Seus 

irmãos, vendo que seu pai preferia a José mais do que a eles, conceberam ódio contra 

ele e não podiam mais tratá-lo com bons modos”. 

É um problema genealógico que existiu desde o início: Deus agradou-se de Abel e 

não de Caim (Gn. 4,4-5). 

Jacó teve o problema com seu pai Isaac, que amava mais Esaú e a mãe preferia 

Jacó: ele consegue roubar o direito de primogênito (Gn 25,29-34). Isaac abençoa Jacó 

no lugar de Esaú (Gn 27,1ss) E agora Jacó - inconsciente está reproduzindo a sua 

história nos filhos – “amava mais José do que a todos os filhos” (Gn 37,3). E no final 

acontece o mesmo com os dois filhos de José (48,17-19). 

A história se repete:  

- José recebe do pai uma túnica particular, túnica de várias cores Gn 37, 3 

- José também, da sua parte, não era nem discreto diante das atitudes dos irmãos: 

em vez de tentar diminuir a tensão, provocava, ficava contando do sonho do trigo, do 

sol, da lua e as estrelas… fazendo entender que eles vão inclinaram-se  e prostrar-se 

diante dele. 



 

26 
 

Rompimento da irmandade: Tudo isso causou no coração dos irmãos raiva e rancor 

e eles querem que José não seja mais definitivamente “irmão” deles. 

Quando chega José no lugar onde os irmãos estão, José não é reconhecido como 

“irmão” (Gn 37,18). Eles nem o saúdam. Viram de longe, antes que se aproximasse, 

combinaram entre si como o haveriam de matar. 
 

Alguma benevolência da parte dos irmãos (Gn 37, 18-36):  

Rubem e Judá intervieram: não queremos matá-lo, vamos jogá-lo na cisterna. Não é 

uma solução, vendê-lo é uma espécie de transposição, símbolo do homicídio. Neste 

modo, na verdade, José é eliminado, ou seja, morto definitivamente. 

É interessante ver uma anotação que o texto faz: v.25 depois que jogaram José na 

cisterna começam a comer! Mostra como são cruéis os irmãos! Comem 

tranquilamente! Mas, quando não tiverem mais nada para comer, irão para o Egito e 

se encontrarão diante daquele irmão! Há então, como o fio condutor, a comida! 41,53-

42,38; 43-45; 46,1- 47,27.  O fato de não ter matado, mas jogado na cisterna e depois 

vendido, e o resto do drama dos irmãos mostram aparentemente uma benevolência 

com o irmãozinho, mas na verdade, é para não ficar com a consciência pesada.   
 

Não vamos esquecer que o pai, Jacó, enganou seu irmão Esaú com um prato de 

comida! (Gn 27)  

*Judas entregou Jesus aos judeus saindo da mesa (Jo 13,30). 

Estamos diante da história de uma família desestruturada e destruída! Uma família 

onde não tem mais o amor fraterno, não tem mais a unidade de coração, vivem como 

cúmplices de um crime, tem um pai que foi enganado por seus filhos e vive 

desesperado e triste v. 35. Por isso não tem mais “a família”! O pai, reduzido, 

impotente e fraco por seus filhos, os filhos são irmãos somente “porque são 

cúmplices”. A cumplicidade não é fraternidade!  

O pai, recebendo a túnica do filho ensanguentada, crê que ele já estivesse morto! É 

significativo também este ato dos filhos v. 31. 

Ainda outra vez o jogo da repetição da história: eles pegam o sangue do cabrito e 

mergulham a túnica para enganar o pai; E o pai, Jacó, a sua vez, tinha enganado o 

seu pai Isaac, com o cabrito (Gn, 27,9). 

** É interessante ver este tipo de círculo vicioso e erros que retornam nas 

nossas famílias! O que os pais viveram, os filhos e netos revivem. José é 

vendido e transportado para o Egito.  
 

A vida de José entre a fama e os sofrimentos cc.39-41 

Rejeitado e vendido por seus irmãos! José é revendido da mão dos madianitas ao 

oficial egípcio do faraó. Chegando lá, parece que tudo está indo bem: 39,2-6.  

Na casa do egípcio: Cap. 39, 7-23 de novo a desgraça vai aparecer: Esta vez, ele 

completamente inocente: caluniado e difamado, colocado na prisão por causa da 

mulher do oficial egípcio.  

Na prisão entre dois detidos: o padeiro e o copeiro, Cap. 40. 
 



 

27 
 

José fala ao copeiro: “quando fores feliz, lembra-te de mim e faz-me o favor de 

recomendar-me ao faraó, para que ele me tire desta prisão (40,14). Mas o copeiro não 

pensou mais em José; esqueceu-se dele v. 23. 

Cap. 41. José explica o sonho do faraó. Chega até a usar o anel do faraó, sinal de ter 

chegado ao ponto mais alto de poder2341, 37ss.  
 

Perdão: aceitar os irmãos como “irmãos” cap. 42-44 

Jacó envia os filhos, mas desta vez, mantendo consigo o filho predileto, Benjamim. 

Ele é o único outro filho da sua esposa amada, Raquel. Não quer mais perder o filho 

predileto. Os irmãos chegando ao Egito, prostram-se diante dele com o rosto por terra 

(42, 6), - os sonhos de José começam a ser realizados, mas os irmãos não estão 

percebendo. Pois eles quiseram que aquele irmão fosse morto, por isso não 

conseguiram ver nele o irmão. O irmão morto, agora vê-lo vivo, é impossível! Ele, da 

sua parte “o ressuscitado”, enxerga toda a verdade!  
 

De fato, passou muito tempo (22 anos), os irmãos não o reconhecem mais. José já se 

tornou um egípcio, fala outra língua! Mas, José reconhece os seus irmãos (v.7), e quer 

recuperar as relações destruídas e ajudar eles a amar como “irmãos”. Porém, não se 

revela logo, dá um tempo para eles se reconciliarem, todavia, José toma as iniciativas! 

Ajuda eles a fazer uma caminhada de conversão: 

No início, parece que José está se vingando deles, colocando-os na prisão, mas não, 

precisa que se recupere o caminho do pecado e, para transformar o mal em bem 

precisa inevitavelmente passar pelo sofrimento. José, primeiro comporta-se com eles 

como se fosse um estrangeiro (v.7): (como Jesus com a Samaritana Jo 4). 

E começa com as perguntas. De onde vindes? Usa a pedagogia maiêutica de 

Sócrates!  

Com as perguntas, ele os provoca para que falem a verdade! E José consegue! V.13 

Agora são constrangidos a falar a verdade. “Em verdade, espiamos o crime cometido 

contra o nosso irmão, vimos a angústia de sua alma quando ele nos suplicava, e não 

o escutamos! Eis por que veio sobre nós a desgraça” (v. 21). 

A pessoa que traz consigo o peso do pecado quando encontra-se nas dificuldades, 

experimenta o medo, procura confessar-se do seu pecado, volta para trás, a memória 

retorna, embora ninguém a queira. 
 

As três intervenções de José:  
 

José coloca-os na prisão por 3 dias (42,17). Pede que um irmão dê a vida pelos outros 

(v.19) “se sois gente de bem, (ou seja se querem-se bem entre vós), um dentre vós 

fique detido em prisão e tragam o outro irmão, (v. 20).  

                                                             
23 Cada ser humano é reconhecido e amado por uns e, é sofrido e rejeitado pelos outros. Algumas de nossas 

capacidades e habilidades são espaços para a gente crescer e ser reconhecida pelos outros, pelas pessoas fora 
da nossa família, fora do nosso grupo. E dentro desta experiência também, alguém pode abusar de nós, querendo 
roubar ou manipular a nossa integridade e fidelidade, assim como fez a mulher do oficial egípcio e, outros podem 
aproveitar de nós sem depois lembrar-se de nós assim como fez o copeiro. Tem aqueles que amam só porque 
recebem algum benefício.  



 

28 
 

Agora começam a dar a vida por causa do outro irmão! Começam a chegar os 

primeiros resultados! Ainda há acontecimentos estranhos: além de serem 

considerados espiões, agora o medo de serem considerados ladrões, por causa do 

dinheiro encontrado em cada saco. “ Que é isto que Deus nos fez? (v. 28). 

Jacó revive ainda outra vez o passado: os filhos retornam ao pai sem um filho (v. 36). 

 “Tira a vida dos meus dois filhos, se eu não te reconduzir, Benjamim” (v. 37). Agora 

o irmão assume o compromisso de cuidar do seu outro irmão. 
 

O banquete, o lugar da revelação! Cap. 44 

No banquete acontecem coisas extraordinárias: Vem dada uma porção a mais para 

Benjamim (Gn 43, 34).  
 

 A última prova: cap. 44 a taça roubada! 

Saíram todos, e desta vez pensaram de estar livres da mão do governador do Egito: 

Todos os 11 felizes, livres, voltando para a casa. Mas, a desgraça invade de novo! Eis 

que aqui chega atrás deles os intendentes do faraó e voltam todos novamente para o 

governador, e se entregam dizendo: “somos todos teus escravos”! Inverte aqui a cena 

antiga. Uma vez, José foi na mão dos irmãos o escravo, vendido por eles, e agora, 

eles se entregam sem perceber (v.14.16) e, ao final, Benjamim deve ficar preso. 

Rasgaram suas as vestes (v. 13)! 

v. 18. Chega ao objetivo final: Rogo-te, meu senhor, que permitais ao teu servo dizer 

(vv. 18-34) v. 33 “aceita que teu servo fique escravo em lugar do menino...” Agora não 

são mais cúmplices, são irmãos, capazes de dar a vida pelo outro e não mais tirar a 

vida do outro: querem pagar junto, e em vez de deixar voltar somente Benjamim, vão 

todos voltar a José, e estão prontos para se entregar ao lugar do outro. 
 

Gn 44,16; Deus descobriu o nosso crime (o exame de consciência!) e estão prontos 

para pagar juntos! Reina a solidariedade entre eles. Na verdade, os irmãos falam isso 

“Deus descobriu o nosso crime” pensando no que fizeram com José, mas, ao mesmo 

tempo, pensam que José irá entender que eles estão reconhecendo a culpa da taça! 

E do outro lado, José está vendo e entendendo os dois lados! Era aí que José queria 

trazê-los: reconhecer os próprios erros!  

Judá, neste momento intervém, retomando outra vez toda a história vv. 38-34. Na fala 

de Judá, faz entender que o amor do pai para Benjamim é único. Ele ama Benjamim 

mais do que todos nós. Por isso deixa ele livre para voltar para a casa. É a causa, 

pelo qual quiseram eliminar José! 

Mas, agora aceitam e fazem de tudo para continuarem neste amor. Aliás, estão 

prontos até mesmo para dar a própria vida por causa disso! A inveja é totalmente 

absorvida pelo amor fraterno! O amor fraterno a respeito do irmão e o amor filial a 

respeito do pai! Judá está pronto para morrer por amor de um pai que ama Benjamim 

e ama mais do que aos outros. 
 

E, José chega ao objetivo final e ao ponto de partida! Cumpriu a sua missão! Ver os 

irmãos “filhos” do pai e “irmãos” entre si”. O pecado está completamente reabsorvido, 



 

29 
 

pois o que era motivo de pecado, agora tornou-se motivo de amor maior, de dar a vida 

pelos outros. 

A conversão é total! Quem matou, quem tirou a vida do outro, agora é capaz de 

oferecer a própria vida por causa do outro. 

Agora José pode revelar-se! Reconhecendo o pai agora os filhos podem reconhecer 

entre si e isso recria e reconstrói a família. Isso foi possível, somente porque José 

perdoou!  

Perdão: a única via para tornar possível o que é impossível (cap. 45-46).  Até 

agora José era o egípcio, de repente, ele fala na língua materna, na língua dos 

seus irmãos: “Eu sou José” (Gên 45, 3). 

“Estavam pasmos.!” (v. 4 ) pois a mais de 22 anos este irmão foi morto! Agora, como 

se fosse, no fim das suas vidas... esperando a hora da morte, como recompensa do 

que fizeram, era melhor se a terra engolisse eles! “Eu sou José” (v. 4) Ele não quis 

saber de nada do passado, nem quis revelar a eles o que ele passou todos esses 

anos por causa deles, simplesmente pergunta: “meu pai ainda está vivo?”(v.3). O 

único motivo dele é reconciliar-se com eles e tomar a iniciativa da reconciliação entre 

eles. 

Encontramos 5 vezes ele chorando sozinho: 42,24; 43,30; 45,2; 45,14.15; 46,29. 

A reconstrução da família aconteceu porque José perdoou! José teve a 

iniciativa, teve a criatividade e teve a sabedoria de tomar iniciativas. Quem na verdade 

deveria tomar a iniciativa, pedir o perdão eram eles, os irmãos. Se não, era impossível 

para os irmãos, devolver a vida a quem estava morto. 

Teve alguém que assumiu a dor, o sofrimento, a injustiça, a prisão e depois respondeu 

o mal com o bem. José fez com os seus irmãos o caminho da paternidade e da 

fraternidade. É um paradigma (que não é a matéria em si que dá o significado, mas o 

sentido, o significado que se revela) o significado da família. A fim de que a família 

reestruture após a queda e a desestruturação, é preciso que tenha alguém que 

perdoe, que alguém renuncie à vingança para fazer prevalecer o bem do outro e o 

bem comum. Preciso que alguém possa ceder, não por fragilidade, mas porque é 

portador de uma força grande. Preciso que alguém seja capaz de amar mais, aquele 

que tem mais força aceite ceder e defender o fraco, aceite perdoar e renunciar até aos 

próprios direitos para salvaguardar o bem comum. Esta é a verdadeira família, a 

grande família que é a Igreja (Mt 5, 23-24).  
 

Neste ponto, todos, seja o pai que os filhos e até mesmo José, reconhecem 

que o verdadeiro protagonista é Deus. José, aquele que insiste na história para mudá-

la, Deus aquele que transforma a história da morte em história da vida v. 5,8. O Deus 

da vida, entra na história de morte dos homens para transformá-la. Isto é possível, 

porque o perdão de Deus se encarna no perdão de um homem. Deus pode perdoar, 

porque José perdoou. Então muda as perspectivas: O mal se transforma em bem, o 

sonho de José vem realizado, os irmãos se prostram diante do irmão, não por 

humilhação, mas porque eles o reencontraram. E o sol, o pai, não se prostra. O Pai, 

Jacó, abraça o filho, eis o cumprimento do sonho (Gn 46,29). 



 

30 
 

Finalmente José entra no papel do seu “filho” e ele consente também aos irmãos de 

entrar plenamente na sua verdade de irmãos e de filhos capazes de amar como o pai 

quer amar e como Deus quer nos amar. E a história desta família reunida vai 

compondo uma nova história da salvação, dando espaço para nascer deles uma 

nação.  
 

Não desistir diante das tribulações: 

José teve a experiência negativa diante das suas boas obras com reta intenção: 

como por exemplo:  

- A obediência ao pai (que lhe disse de ir e ver os irmãos o que estão combinando! 

37, 14 “vai, pois, ver se tudo corre bem a teus irmãos… e traze me notícias deles”), 

lhe causou a escravidão;  

- O desejo de manter-se puro e de estar longe do pecado lhe causou a prisão (na casa 

de Potifar24);  

- A sensibilidade e a gentileza para com os outros prisioneiros que não conseguiam 

interpretar os seus sonhos lhe causou de ser esquecido em prisão mais dois anos. 

(41, 6) ... ainda assim, ele vê a mão de Deus em tudo isso!  

Para José, Deus é a causa primária de cada acontecimento da sua vida. É 

verdade que é um conceito que sabemos, mas muito difícil aceitar na nossa 

vida pessoal. O apóstolo Paulo dizia quando estava na prisão: “sou prisioneiro 

de Cristo”, foram os romanos que o aprisionaram, ainda que injustamente, mas 

para Paulo, aquela situação foi permitida por Deus! Não porque Deus permita 

o mal, é a consequência da liberdade humana, mas Deus transforma o mal em 

bem.  

 “... a vossa intenção era de fazer-me mal, mas Deus tirou daí um bem” (V. 50, 

20). A chave do perdão está aqui. E aqui está a chave para perseverar até a 

morte, na fidelidade, no amor e na doação de si nesta nossa vida. José foi o 

exemplar humano de Cristo, o Cordeiro de Deus, aquele que pagou pelos 

pecados e delitos dos irmãos para restituir-lhes a vida e a vida em abundância!  

Uma pessoa, antes de chegar ao sucesso, tem que sofrer e tem que perseverar. José 

foi fiel com o pai, com seus irmãos, na casa de Potifar, na prisão e sempre foi íntegro 

e fiel, embora em todos estes lugares ele foi humilhado, julgado e castigado. Mas, 

onde ele estava, superabundavam as graças através dele. Quantas vezes ele foi 

castigado pelos pecados não cometidos, mas no silêncio sem culpar a ninguém, ele 

permaneceu fiel. Deus o recompensou e assim, pelos caminhos por onde passou 

arrastado como escravo, agora com coroa real. Assim foi Davi, passou 20 anos 

sofrendo ciúme da parte do rei, Saul, e fugiu para o deserto, Deus até entregou nas 

mãos dele o rei, poderia vingar, mas Davi não fez, não quis levantar as mãos contra 

o consagrado e Deus o fez elevar às alturas da coroa real.  
 

O livro de Gênesis termina concluindo que o Povo de Israel está na escravidão de 

Egito. A mesma terra que um dia era o lugar de alegria, de refúgio e de proteção agora 

                                                             
24 Judá, se separa dos seus irmãos, vai morar com uma mulher estrangeira, Cananéia e ele, se deixa tentar por 

sua nora, travestida de prostituta (c.38). José, resiste às insídias da esposa do seu patrão.  



 

31 
 

transformou-se em lugar de escravidão e de sofrimento. O povo invoca o Senhor e 

Deus vem salvar.  

Cap 48-50: “Teus filhos (Manassés e Efraim) são meus, como para mim Rubens e 

Judas”. Quando vão formar em 12 tribos, estes dois vão entrar no lugar de José e 

Levi.48,5: Jacó abençoa o mais novo (Efraim) ao lugar do mais velho (Manassés) 

(repete o mesmo gesto do seu pai). Quando José corrige, o pai lhe responde: “Eu sei 

filho” e assim a bênção recebe o mais novo.  

Até aqui 6 vezes encontramos deste tipo de privilégios: 

Caim e Abel; 

Ismael e Isaac; 

Esaú e Jacó; 

Farés Zara (Gn 38,27-30) 

Ruben e José; 

Manassés e Efraim; 

Após o tempo de Salomão, quando a Terra será dividida por norte e sul, as 10 tribos 

juntos serão chamados com um só nome: Efraim. 
 

cap.49 Bênção final de Jacó: Ao final do livro, Jacó abençoa cada um de seus filhos 

falando do que vai acontecer com cada um.   
 

Levi e Simão receberam maldição, pois mataram os homens por causa de sua irmã, 

Dina. Porém esta maldição foi tirada em êxodo, quando Moisés chegou com as tábuas 

dos 10 Mandamentos todos estavam adorando os deuses dos estrangeiros, quando 

Moisés chegou, apenas a tribo de Levi ficou ao lado de Moisés e isso fez tirar os 

pecados dos seus antepassados (Ex 32,26). Quando tem a reparação dos pecados, 

o exercício das virtudes, vem tirar as maldições. 
 

Judá: Ele que tomou iniciativa para vender José. Quando depois deveria deixar 

Benjamim, ele se ofereceu ao lugar do irmão para ficar como prisioneiro. “Eu fico no 

lugar dele”. Judá tinha filhos da própria nora, aconteceu das falhas, mas se 

arrependeu e por isso vai acontecer as graças e bênçãos à sua família. De fato, Jesus 

vai nascer nesta tribo.  

Jacó pede para ser sepultado junto com Abraão e Isaac.  
 

cap.50: Segundo o costume, para 40 dias faz a unção do óleo no corpo do defunto. 

Durante 70 dias os egípcios comemoraram as celebrações fúnebres. O enganador 

Jacó agora morre feliz rodeado dos filhos.  

Após a morte do pai, os 11 voltam para se reunir ao redor de José, com medo de ser 

vingado e se prostram e José lhes diz; “o mal que tínheis intenção de fazer-me o 

desígnio de Deus o mudou em bem” 50,20 .E as últimas palavras de José aos seus 

irmãos: “Vou morrer; mas Deus vos visitará seguramente e vos fará subir desta terra 

para a terra que jurou dar a Abraão, Isaac e a Jacó”.  

O livro de Gênesis assim conclui num ambiente bem suave, o corpo de José foi 

sepultado num jardim* Jo 20.  

 
 



 

32 
 

2. ÊXODO. 
 

No livro de Êxodo os 12 Filhos de Israel transformam em 12 tribos e depois para uma 

nação. A história de 400 anos em 40 capítulos: 

Cap 1: narração de 400 anos. 

Cap. 2-15: narração dos preparativos da saída. 

Cap. 15-40 narração dos 40 anos no deserto.  

No mundo não existe outro povo como os Israelitas que viveram e vivem sempre 

mergulhados no sangue das revoltas e guerras; apenas 170 anos viveram juntos, 

unidos na sua terra (no tempo dos três reis) e, depois, sempre debaixo dos outros, 

dispersos pelo mundo. O povo eleito, amado e cuidado por Deus, sofre a vida toda e, 

o Salvador nasce deste povo. Apesar de tudo, as magníficas intervenções de Deus 

acontecem na história deste povo. “Todos os povos da terra verão que levas o nome 

de Iahweh, e ficarão com medo de ti” (Dt.28 1-14). “Todavia, se não obedeceres à voz 

de Iahweh teu Deus, cuidando de pôr em prática todos os seus mandamentos e 

estatutos que hoje te ordeno, todas estas maldições virão sobre ti e te atingirão” (Dt 

28,15).  
 

Estrutura do Livro; 

Podemos dividi-lo em três partes:  

1,1-15,21: Opressão no Egito;  

15,22-18,27: Caminhada no deserto até o Sinai; 

19-40: Aliança no Sinai; 
 

2.1. PRIMEIRA PARTE (1,1-15,21): 
 

Narra a opressão, a mediação e a libertação dos hebreus. Deus ouve o clamor do 

povo, desce para libertá-lo e fazê-lo subir para uma terra fértil (Ex 3,7-8). 
 

Cap. 1. O trabalho duro e o controle de nascimento: dois caminhos de perdição de 

um povo (e é a lógica de satanás): Trabalhar muito, dia e noite, esquecendo de Deus 

(não tem tempo para Deus); Trabalhar muito e não tem tempo para criar os filhos (é 

melhor ter cachorros e gatos que os filhos- (situação da cultura ocidental atual)25.  
 

Moisés, salvo pela bondade de duas parteiras tementes a Deus (1,20-21):  

Moisés viveu 120 anos:  

40 anos na corte real;  

40 anos pastoreando no deserto e,  

40 anos com povo no deserto;  
 

A missão de Moisés: O criminoso foge para o deserto e volta como salvador da 

pátria. Quando Deus intervém na vida das pessoas pode tudo mudar. O malvado 

                                                             
25 Os Estados Unidos é o país com maior número absoluto de estrangeiros. São cerca de 46,6 milhões de 

imigrantes vivendo em território norte-americano, o equivalente a 14,5% da população local. A Alemanha, por 
exemplo, tem 12 milhões de imigrantes (14,9% da população) e a Rússia contabiliza 11,6 milhões, que 
representam 8,1% do total de pessoas vivendo naquele país. 



 

33 
 

diante dos olhos dos homens pode ser o melhor diante dos olhos de Deus. Quando 

ele estava na corte real, Moisés não estava preparado para combater a favor do seu 

povo, precisa passar por sacrifícios e sofrimentos, precisa passar pelo deserto, a vida 

que ensina como lidar com os problemas.  

Precisa que destrua o ninho para habitar no céu e voar para o alto (Dt 32, 10-11); 

quando Maria quebra o vaso que saiu o perfume (Jo 12); Para partir o Pão para tornar-

se o Corpo de Cristo, precisa que Alguém morra na cruz antes. A obediência de 

Moisés, a submissão no deserto, leva Moisés a ter um encontro magnífico com Deus 

no monte Horeb.  

Deus disse a Moisés: “Volte para o Egito (Ex 3,10), aquele que queria te matar já 

morreu”26. A salvação de um povo pode chegar através de uma só pessoa. Antes, 

quando matou um só egípcio, Moisés fugiu. Agora, quando é escolhido, quando é 

enviado, quando está com Deus, morreram tantos, até os primogênitos dos egípcios, 

mas Moisés permanece no lugar como líder que cumpre seu dever.  A vocação de 

uma pessoa é a resposta das invocações de um povo inteiro. 

“Eu vi a miséria do meu povo… ouvi seu grito… por isso desci para fazê-lo subir” 

(Ex 3,7-9).  O nosso Deus é um Deus que desce lá no fundo do poço para nos salvar.  

** O sentido Cristológico: Aqui já prelude a descida de Jesus ressuscitado na mansão 

dos mortos. “Acorda, tu que dormes, porque não te criei para permaneceres na 

mansão dos mortos. Levanta-te, obra das minhas mãos; levanta-te, ó minha imagem, 

tu que foste criado à minha semelhança. Levanta-te, saiamos daqui; tu em mim e eu 

em ti, somos uma só e indivisível pessoa”27. 

As 10 pragas (6-11); 

 O termo "pragas" se refere aos castigos com que Deus atinge o país do Egito e seu 

rei, que se recusa a deixar os israelitas partirem. Em hebraico elas são chamadas não 

apenas de flagelos (feridas, pragas), mas também sinais, “maravilhas”, isto é, atos em 

que Deus se revela e age de forma visível. Listas da tradição J tem 7 pragas, enquanto 

E e P tem apenas 528. 

As aparentes contradições na missão: No mesmo tempo, enquanto de um lado, 

Deus envia Moisés para pedir a libertação do povo, do outro lado, o mesmo Deus 

endurece o coração do faraó. Aqui vê o coração do Israelita que sabe fazer a releitura 

do passado: tudo o que aconteceu foi porque Deus permitiu, ele fez endurecer o 

coração do faraó e, assim, os Israelitas contemplaram as maravilhas de Deus.  
 

Vamos ver como é o ritmo da narração: 
 

YHWH disse a Moisés: Eu sou YHWH: diga a Faraó, Arão falará; 

Os egípcios saberão que eu sou YHWH 6,28-7,6; 

Moisés e Arão cumpriram o que YHWH lhes havia ordenado; 

 

YHWH disse a Moisés e Arão: Peguem o cajado e joguem-no diante do Faraó; 

                                                             
26 **São as palavras que o anjo disse a José Mt 2,20.  Jesus revive toda a história do povo de Israel.  
27 Do Oficio das Leituras, Sábado Santo. 
28 Cf. RAVASI, G., Esodo, cc. 1-10, La Bibbia per la Famiglia, supplemento a Famiglia Cristiana, p. 215. 



 

34 
 

O faraó convocou os magos, eles fizeram a mesma coisa 7,8-13; 

O coração do Faraó era teimoso e ele não os ouviu; 
 

YHWH diz: Deixe meu povo ir, para me servir, ou ferirei o Egito com rãs; 

Mas os mágicos fizeram a mesma coisa 7.26-8.11; 

O faraó endureceu o coração e não os ouviu; 
 

YHWH disse a Moisés: Estende a tua vara e fere o pó da terra e haverá mosquitos 

em toda a terra do Egito; 

Os magos fizeram a mesma coisa, falharam e disseram: É o dedo de Elohim! 8,12-15; 

O coração do faraó era teimoso e ele não os ouviu; 
 

YHWH diz: Deixe meu povo ir me servir, ou enviarei moscas; 

O faraó disse: Vá e sacrifique ao seu Elohim não muito longe 8,16-28; 

O faraó endureceu o coração e não deixou o povo partir; 
 

Diz YHWH, Elohim dos hebreus: Deixe meu povo ir me servir, ou vou ferir o rebanho 

que está nos campos, os cavalos, os jumentos, os camelos, os bois e as ovelhas; 

O faraó enviou para ver: nenhum dos animais de Israel havia morrido 9.1-7; 

O coração do faraó era obstinado e não deixou o povo partir; 
 

YHWH disse a Moisés: Apanhai de cinza de forno e lance para o ar, diante dos olhos 

de Faraó e provocará nos homens e nos animais tumores e úlceras;  

Os magos não puderam resistir diante de Moisés por causa das pragas 9.8-12; 

YHWH endureceu o coração do faraó, e ele não os ouviu; 
 

Diz YHWH, Elohim dos hebreus: Deixe meu povo ir me servir, ou vou trazer granizo; 

O faraó disse: YHWH está certo; Eu e meu povo somos culpados 9.13-35; 

YHWH endureceu o coração do faraó e ele não deixou os israelitas partirem; 
 

Diz YHWH, Elohim dos hebreus: Até quando resistirás humilhar-te perante mim? 

Porque se ainda recusares deixar ir o meu povo, eis que trarei amanhã gafanhotos 

aos teus termos. 

O faraó disse: Ide sirva YHWH seu Elohim, porém, somente vocês homens 10.1-20; 

YHWH endureceu o coração de Faraó e não deixou os israelitas partirem; 
 

YHWH disse a Moisés: estende a mão: haja  trevas sobre a terra do Egito; 

O faraó disse: Vá, sirva ao Senhor, mas o seu gado permanecerá aqui 10.21-29; 

YHWH tornou obstinado o coração do faraó, e ele não quis deixá-los partir; 
 

YHWH disse a Moisés: Por volta da meia-noite sairei: todo primogênito no Egito 

morrerá, para que você saiba que o Senhor distingue entre Egito e Israel 11,1-10; 

YHWH endureceu o coração do faraó e ele não deixou os israelitas partirem; 
 

Gênero literário da narração das pragas: 

Há muito se pesquisa que sucessão de eventos naturais poderia ter dado origem à 

história de pragas. Certamente cada um deles pode estar ligado a fenômenos 



 

35 
 

conhecidos. Mas não é a determinação desses fenômenos que é importante para a 

compreensão da mensagem. O essencial é o endurecimento do faraó que recusa 

qualquer solução pacífica para o conflito e finalmente terá que fazê-lo, e seu povo 

sofre as consequências da sua obstinada resistência Esta história é um midrash = 

texto que abre a mente ao entendimento da lógica de Deus. O valor teológico da luta 

de Moisés contra o faraó do Egito mostra a vitória suprema do Deus de Israel contra 

os deuses estrangeiros. A narração das pragas é, portanto, uma composição literária 

que já pertence ao gênero midrashic.E lembremos que são textos de várias tradições 

misturadas (J,E e P) e por isso a intenção de cada praga também varia. 
 

As primeiras nove pragas; 
 

A vara de Arão: Deus dá a Moisés Arão e o bastão que transforma em serpente (7,9-

13) Na coroa do rei do Egito tinha a cabeça de uma serpente como símbolo de 

soberania; Deus pode derrubar todos os poderes deste mundo caiam. ‘Basta um 

minuto, o teu poder pode chegar nas minhas mãos’ (7,8ss); 
 

A história das pragas envolve o mesmo procedimento, com algumas variações.  

As nove pragas parecem ter uma certa relação entre elas e apresentada 

progressivamente:  
 

1ª: A agua de Nilo Sb 11,6; Ap 8,8; 

A água do Nilo era muito divina para os egípcios (faziam celebrações cultuais), e toda 

a vida dependia desta água: homens e animais bebiam daqui toda a irrigação das 

plantas e vegetação dependia de Nilo, o alimento dos animais e o sustento dos 

homens, além de ser o meio do transporte. Com um minuto, a água sagrada torna-se 

repugnante para todos; a vida em sinal da morte. (7,14ss). O que aconteceu com 

Giezi, o servo de Eliseu, quando foi atrás de dinheiro com a desculpa de dar ao pobre? 

(2Re 5,27). 

2ª: Rãs (Sb 1116;16,3); 

3ª: Mosquitos (Sb 19,10) 

4ª: Moscas 

5ª: Peste dos animais domésticos (9,1-7); 

6ª: Úlceras (Ap 16,2-11) 

7ª: Tempestade e chuva de pedras (Ap 11,19-; Sl 18; Sb 16,22) uma tempestade 

com chuva e granizo, com raio e trovões, não é fenômeno meteorológico normal no 

Egito. O deus das tempestades, do caos e da guerra na mitologia egípcia era Set. Mas 

através Moises faraó deve entender que a tempestade está no poderio de Deus de 

Israel. A palavra ‘granizo’ se repete bem 14 vezes; 

8ª: Gafanhotos (repete 7 vezes a palavra gafanhotos) é praga comum. (Jl 1,2-12; 

Ap 9,1-11) 

9ª: As trevas (Sb 17; Ap 16,10) Rá, o deus Sol, era um dos deuses mais importantes 

da religião dos egípcios. As trevas mostram do poder de Deus de Israel sobre o sol 

que é uma criatura e não criador.  
 



 

36 
 

O gado morre, os homens são afetados nos seus corpos por furúnculos, o granizo 

já provoca mortes, os gafanhotos acabam de destruir os recursos alimentares. 

Finalmente, a escuridão parece ser um retorno ao caos original (Gn 1.2-4).  

De tudo isto, Israel está protegido: é o sinal de que Deus está com seu Povo, mesmo 

ao longo da tradição bíblica as pragas mantêm um caráter punitivo: cf. Sl 78(77),43-

51; 105 (104), 28-36; Sb, cc. 11; 16-19. 
 

 

Elas realmente aconteceram? 

De acordo com o cardeal Ravasi29, “estes são fenômenos naturais e atmosféricos, 

alguns dos quais ocorrem no Egito (como as relativas ao Nilo) e outras são comuns a 

todos os países orientais".  

Sobre as águas vermelhas do Nilo, diz: “O Nilo fica vermelho na época da enchente 

anual, quando carrega uma grande quantidade de argila avermelhada das montanhas 

do curso superior, ou é produzida por microrganismos específicos que se multiplicam 

em determinados períodos. Os egípcios costumavam chamá-lo, precisamente, de 

“Nilo Vermelho”. Concluído em fenômeno de inundação, o Nilo apresenta-se com sua 

cor esverdeada (Nilo Verde).  

O elemento milagroso é o fato de esse fenômeno ser dominado por Moisés e Aarão, 

superando seu curso normal (tanto que a tradição E e P estende a praga a todas as 

águas do Egito) "em seus rios, em seus canais, nas suas lagoas e em todos os seus 

depósitos de água", especifica o texto do Ex 7,19.  

Os fenômenos das rãs, mosquitos e moscas varejeiras estão relacionados com as 

inundações anuais do Nilo. As rãs são classificadas (Lv 11,10) entre os animais 

impuros e são um dos sete flagelos do Apocalipse (16.13). No Egito, porém, eles eram 

um símbolo de abundância e fertilidade.  

Mosquitos (3ª praga) reproduzem-se sobretudo por ocasião do refluxo das águas do 

Nilo, que dão origem a áreas pantanosas e lagoas infestadas com insetos 

semelhantes. 

A mosca tropical (4ª praga) se espalha em ocasião da vazão do Nilo, no final de 

outubro, atacando homens e feras.  

A morte do gado por peste (5ª praga) foi um fenômeno raro, mas real, no Oriente 

Próximo.  

Quanto às úlceras (6ª praga) podem ser dermatopatias causadas por picadas de 

moscas tropicais ou pelo calor do verão.  

O granizo (7ª praga) foi um fenômeno de inverno bastante raro no Egito, mas com 

consequências desastrosas para as cultivações de milho e cevada.  

Por outro lado, os gafanhotos (8ª praga) eram um flagelo endémico e muito grave 

para a agricultura em todo o Próximo Oriente. 

Escuridão por três dias (9ª praga) é provavelmente causada por uma tempestade 

de vento e areia, característica do Egito e favorecida por um vento quente e violento 

chamado khamsin.  

                                                             
29 Cf. RAVASI, G., Esodo, cc. 1-10, La Bibbia per la Famiglia, supplemento a Famiglia Cristiana, p. 215. 



 

37 
 

“Deixai meu povo partir, para que adore o Senhor nosso Deus no deserto 4,23; 5,1; 

7,16; 7,26; 8,4.16.23;9,1.3;10,3.24.   

Ao final o faraó vai responder: “Ide, oferecei sacrifício ao vosso Deus nesta terra” e 

diante da persistência o faraó respondeu: “Eu vos deixarei ir sacrificar a vosso 

Deus no deserto, mas não deveis ir muito longe. Rogai por mim” (8,24).  

O motivo era adorar o Senhor Yahweh, quando esqueceram disso, chegaram as 

desgraças. 

Segundo os estudiosos, a história das primeiras nove pragas seria provavelmente 

uma preparação para a narrativa da décima. Somente a décima praga, a da morte dos 

primogênitos, corresponderia à realidade histórica. 
 

A décima praga; 

Segundo a narração, as primeiras nove pragas não tocam o coração do faraó. Tudo o 

que resta é uma solução: a fuga, que será contada no cap. 14.  

A décima praga distingue-se claramente dos precedentes. Faraó se não «deixar ir», 

vai «expulsar» (Ex 11,1).  

A praga anunciada se realiza (12,29-30) e produz o efeito esperado: o faraó expulsa 

os israelitas. A morte do primogênito constitui, portanto, a única praga da tradição da 

expulsão do êxodo.  
 

Qual é a hipótese dos historiadores? Uma calamidade desastrosa obscurece o 

reinado de Ramsés II (1290-1224 a.C.): não temos informações precisas sobre isso, 

mas podemos pensar numa epidemia particularmente mortal. Talvez o filho 

primogênito do faraó morre nesta circunstância. Pode-se presumir que isto facilita a 

saída do grupo de Moisés. O pânico toma conta dos locais de construção do faraó, 

onde a vigilância logo diminui. Moisés, consciente de ter recebido uma missão de 

Deus, aproveita para envolver seus irmãos na aventura da saída do Egito.  

** Para compreender melhor bastaria pensar nas consequências causadas da nossa 

experiência de covid 19! 
 

O que significa “YHWH tornou obstinado o coração do Faraó”? 

Na história das pragas é frequentemente afirmado que a obstinação do coração do 

faraó vem de YHWH: “YHWH o tornou obstinado...” (4.21, 9.12; 10.20.27; 11.10b; 

14.4a), ou: “O coração do faraó estava obstinado, como o Senhor havia predito” (8.15; 

9.12.35).  A linguagem bíblica geralmente atribui tudo a Deus, mesmo o que deriva da 

livre escolha do homem, para afirmar o domínio divino sobre toda a criação e eventos 

históricos: por esta razão o livro do Êxodo atribui o endurecimento do coração do 

Faraó a Deus. 

Quanto à história das pragas, das primeiras, até 9,7, a história é atribuída ao 

próprio faraó responsável pela sua teimosia. Nas dobras subsequentes, é atribuído a 

YHWH, ou diz-se que Ele havia predito isso. Os dois aspectos devem, portanto, ser 

considerados em conjunto: é o Faraó quem decide endurecer e, por outro lado, o seu 

endurecimento não poderia ter ocorrido se Deus - dizemos hoje - ele não tivesse 

"permitido" isso. 



 

38 
 

Deve-se notar também que este endurecimento não visa a destruição do Egito, 

mas, a libertação dos israelitas. YHWH quis dar-se a conhecer também aos egípcios: 

“Então os egípcios saberão que eu sou YHWH, quando estendo a minha mão...” (7.5; 

cf. 11.7). Na verdade, a certa altura, o faraó reconhece o seu pecado: “Pequei contra 

YHWH, teu Deus, e contra ti. Mas agora perdoe o meu pecado desta vez também e 

ore a YHWH teu Deus que tire de mim esta morte!" (10,16). No entanto, o faraó ainda 

não mudou.  

Depois que o povo deixou o Egito, YHWH diz novamente: "...demonstrarei a minha 

glória contra Faraó e todo o seu exército, para que os egípcios saibam que eu sou o 

Senhor!” (14,4). Nenhum ser humano está destinado à perdição. A predestinação de 

que Paulo falará no hino da carta aos Efésios diz assim: “Ele nos predestinou para 

sermos filhos adotivos dele, por meio de Jesus Cristo” (1.5). 
 

Significado religioso da história das pragas. 

O próprio faraó expôs os dados do problema em 5.2: “Quem é YHWH, por que deveria 

eu ouvir a sua voz para deixar Israel ir? Não conheço YHWH e não deixarei Israel 

partir!”. 

a) Quem é YHWH? 

O faraó aprenderá a conhecer YHWH e sua força ativa: nenhum deus, nem do Egito 

nem de toda a terra poderá competir com ele. YHWH pergunta ao faraó em 10.3: “Até 

quando você se recusará a se curvar diante de mim?". 

b) Não permitirei que Israel... 

O faraó será forçado a reconhecer que Israel é o povo de YHWH e deve adorá-lo (= 

servi-lo, um termo repetido continuamente). 

c) YHWH conduz tudo de acordo com seu plano. 

A história mostra que os acontecimentos dependem, sim, das ambições do faraó, da 

paciência ou da raiva de Moisés. Mas, apesar de tudo, é YHWH quem conduz os 

acontecimentos segundo o seu plano. E isso eles querem expressar nos refrãos: 

“...conforme o que YHWH predisse” (7,13.22; 8,15; etc.). “YHWH obstinava o coração 

do faraó” (9.12; 10.20; 10.27). 

Assim, depois do exílio, os israelitas que leram a história das dez pragas, 

aprenderam que YHWH seu Deus era mais forte do que qualquer poder terreno 

e que eles foram o povo escolhido por Deus entre outros povos. No entanto, 

eles também aprenderam a ficar atentos para não se tornarem endurecidos 

diante da palavra de Deus, como os profetas muitas vezes os advertiram. 
 

Cap.12 Na noite antes de partir, o povo celebra a páscoa (Ex 12-13) e esta parte 

conclui-se com o bonito cântico de Moisés e Miriã (Ex 15), celebrando a vitória. 

Texto repetido em várias formas sobre a Páscoa mostra da conjuntura de várias 

Tradições (Y, E e P).  
 

Dar atenção em alguns elementos: 

A circuncisão antes de comer a Páscoa: 12, 4-7 e 43-50: O cordeiro, deve ser 

guardado até 14º dia do mês (12,6), o porquê desta espera explica nos 12,43-51. Na 

convivência de quase 400 anos com egípcios muitos dos Israelitas esqueceram dos 



 

39 
 

preceitos e tradições de Israel e se misturaram com povo nativo e por isso muitos não 

faziam mais o ritual da circuncisão que, desde Abraão faziam com sinal de pertencer 

a Deus. Agora, para comer a Páscoa, devem ser circuncidados. Portanto, “todos os 

Israelitas fizeram como Yahweh ordenou a Moises e Arão. Naquele dia Yahweh tirou 

Israel do Egito” (v.50). Não era dado o pão consagrado aos ‘estrangeiros’  Seja 

escravo, seja migrante pode comer apenas se for circuncidado.   

Após deste ritual, precisava alguns dias para secar as feiras da circuncisão e por isso 

devem esperar a comer a Páscoa.  

**. O Batismo é a porta dos outros sacramentos. Se não tem adesão a Cristo pelo 

Batismo não podemos comer o Pão Eucarístico. São Paulo disse: “Nele fostes 

circuncidados, por uma circuncisão não feita por mão de homem, mas pelo 

desvestimento da vossa natureza carnal: essa é a circuncisão de Cristo. Fostes 

sepultados com ele no batismo...” (Col 2,11). 

O cordeiro macho sem defeito e de um ano: Historicamente, fazer um sacrifício de 

cordeiro para ter sorte aos gados era comum entre os pastores. Provavelmente a 

saída do Egito coincidiu com esta festa.   

Porém, no sentido teológico, a 1ª carta de São Pedro nos faz lembrar que Cristo é 

este Cordeiro predestinado desde sempre: “Pois sabeis que não foi com coisas 

perecíveis, isto é, com prata ou com ouro, que fostes resgatados da vida fútil que 

herdastes dos vossos pais, mas pelo sangue precioso de Cristo, como de um cordeiro 

sem defeitos e sem mácula, conhecido antes da fundação do mundo, mas 

manifestado, no fim dos tempos, por causa de vós (1Pd 1,18-20). 

O sangue nas portas das casas: Entre os egípcios era comum escrever o nome da 

família nas portas e, o deus egípcio Khnum (ou Quenúbis em grego) era o deus 

nascente de Nilo, que modelou o homem do barro e era representado como um 

carneiro, um homem com cabeça de carneiro, ou um homem com chifres de carneiro. 

Então colocar o sangue do cordeiro era como simbolizando de matar o deus dos 

egípcios e isso era muito insultante para os egípcios.  

Pão ázimo: Para fazer o pão fermentado é necessário o fermento (hoje temos o 

fermento pronto para comprar, antigamente se guardava um pouco de massa 

fermentada do dia anterior e juntava com a farinha nova) e precisa esperar para que 

a farinha fermente. Tem dois elementos aqui: o pão fermentado significa que no pão 

existe o fermento de ontem, no entanto, indicava o pão da escravidão. O Pão ázimo é 

feito de pressa sem esperar que fermente, ou seja, a saída do Egito, do pecado, da 

escravidão deve ser imediata e não trazendo em si as consequências de ontem.  

** Em nossas Missas usamos o pão (a hóstia) não fermentado para indicar 

exatamente este novo início com Cristo. Quem comer o Pão dos anjos deve sair da 

escravidão do Pecado.  

Historicamente, a festa dos ázimos era uma festa celebrada quando chegaram em 

Canaã (Nm 15,17ss) e a Páscoa e a festa dos ázimos eram duas festas distintas. E, 

com tempo tornaram uma só festa celebrando a Páscoa e nos seguintes sete dias a 

festa dos ázimos lembrando da saída do Egito e, após 7 semanas da festa das 

colheitas no 50 º dia celebrava a grande festa de Pentecostes, (festa das semanas 



 

40 
 

- Dt 16,9) e se lembravam também da experiência de Moises no monte Sinai e os dos 

dez mandamentos e isso aconteceu após 50 dias da saída do Egito.  
 

** Por isso que os Israelitas de quatro cantos da terra estavam em Jerusalém no dia 

de Pentecostes (Atos 2) e era costume dos judeus de diáspora visitar Jerusalém neste 

período entre Páscoa e Pentecostes.  
 

E no fim de outono (sétimo mês) também celebravam a festa da colheita que durava 

sete dias (era o fim da estação das frutas) e era chamada a festa das tendas (Dt 

16,13; Lv 23,34). Faziam cabanas de folhagem lembrando dos acampamentos de 

Israel no deserto. 
 
 

Cap.13. 13,2-11-16: A oferta dos primogênitos se relaciona com as oferendas das 

primícias que Israel fazia quando estava na Terra. Em muitas religiões existia a prática 

de sacrificar os próprios filhos como culto. Até mesmo o patriarca Abraão levou o 

próprio filho ao sacrifício, e isso significa que, já existia na história de Israel tal prática. 

Mas à luz dos capítulos posteriores sabemos que era uma prática não permitida.  

Quando fala “o primogênito macho é de Deus: pessoas, animais, agrícolas etc: 

No inicio o primogênito macho era o sacerdote que fazia os sacrifícios para toda a 

família (Ex 22,29. 34,19; Nm 18,15-18) mas depois, esta missão foi dada à tribo de 

Levi poupando os primogênitos (Nm 3,12-13).  
 

A PÁSCOA E O CORDEIRO. 
 

Vamos aprofundar mais um pouco sobre o Cordeiro. Ao longo da Sagrada Escritura, 

do início até final, encontramos a presença do Cordeiro como um fio condutor da toda 

história da salvação. 
 

 O Cordeiro no AT:  
 

Abel ofereceu a Deus um Cordeiro e “o Senhor olhou com agrado para Abel e para 

sua oblação" (Gn 4,4). Foi a primeira oferenda do homem que agradou o coração de 

Deus, pois foi feita de coração, feita com amor e não de qualquer jeito, pegando o que 

encontrou de primeira vista diante dos olhos, mas fazendo uma escolha entre muitas. 

Abel era pagão, não fazia parte do povo de Israel que ainda não existia. É o sinal do 

reconhecimento do homem diante do seu criador! 
 

A oferenda de Abraão: "onde está a ovelha para o holocausto? ” (Gn 22, 7)  

Sem contar outras oferendas e sacrifícios que Abraão fez diante das alianças entre 

ele e Deus, e o Cordeiro preparado por ele e Sara para o banquete às Três pessoas 

Divinas, o próprio filho Isaac era a oferenda. O filho não percebe e não imagina os 

sofrimentos que o pai está passando enquanto os dois caminham lado a lado para o 

monte. Deus viu e ouviu o choro do coração do pai, ele providenciou tudo o que o pai 

precisava e o impossível tornou-se possível. Deus providenciou um Cordeiro!  De fato, 

Isaac que caminha carregando a lenha para o holocausto é a figura antecipada de 

Jesus, o verdadeiro Cordeiro, carregando a lenha, a cruz para o Calvário. Lá, Deus 

poupou a vida de Isaac, pois tinha um outro Cordeiro para lhe substituir, agora no 



 

41 
 

Calvário, não existe mais outro cordeiro, é Ele, Jesus, o cordeiro para sempre, 

oferecido para sempre.   
 

O Cordeiro da primeira Páscoa celebrada no Egito: "Tomarão o sangue do cordeiro 

e pô-lo-ão sobre as duas ombreiras e sobre a verga da porta das casas em que o 

comerem." (Ex 12,7). Para os Israelitas, na saída da escravidão do Egito, o sangue 

do cordeiro era sinal que aquela família era poupada do castigo. Imolaram o cordeiro 

e comeram junto com o pão ázimo.  
 

Sacrifício do cordeiro em expiação dos pecados pessoais e comunitários; 

(Lv.4,2-5.13-15; 5,5.17-18; 16,20-22). 

 Era costume, todos os anos, os Israelitas celebrarem a festa de Yom Kipur, o dia da 

expiação: O sacerdote colocava sobre o cordeiro a lenha simbolizando o peso de 

todos os pecados, dele e da comunidade, e era enviado para o deserto.  

** Jesus é o cordeiro que carregou todo pecado, nossos, de nossos antepassados e 

dos nossos familiares que ainda virão.  
 

O sangue do Cordeiro para a purificação dos leprosos (Lev 14, 10); 

 A lepra era motivo de discriminação, de estar fora da comunidade. E uma vez curado, 

era preciso um ritual de oito dias de purificação. Usava-se todos os elementos e 

símbolos sacramentais como: água, sangue, óleo, tocar na orelha, na boca, no ouvido 

etc.   

** Muitas vezes nos sentimos fora da comunidade, fora do convívio dos demais 

amigos ou familiares por motivos de estrutura familiar, pobreza, doença, saúde, 

vícios de alguém da família, falta de dinheiro, falta de casa, baixa autoestima ou 

incapacidades etc. E outras vezes por alguns acontecimentos da nossa vida (que 

talvez ninguém saiba, que nem se consegue falar para alguém, mas nunca foi 

apagado da memória) que feriram, que sujaram a nossa vida e que nos sentimos 

marginalizados por causa daquele acontecimento. Aquele sentimento de estar com 

os outros, mas de coração, não se sentir igual aos outros, sentir-se menos 

agraciado e por isso não sentir a alegria profunda. Aquela situação de esforçar-se 

para sorrir, mas não conseguir sorrir livremente.  Mas Deus, o Cordeiro 

ressuscitado, nos resgatou de todos os tipos de discriminação. Ele nos tocou e nos 

curou. Talvez lentamente, etapa por etapa, assim como fez na cura de um cego 

de nascença de Betsaida (Mc 8). 
 

 O Cordeiro no NT:  
 

João Batista, já no primeiro dia em que Jesus apareceu em público após o seu 

Batismo, aponta Jesus falando aos seus discípulos: eis o Cordeiro de Deus (Jo 

1,29.36). Não entenderam muitas coisas nem o Batista nem aqueles que o ouviram. 

No segundo dia, de novo, João Batista fala: “eis o Cordeiro de Deus” e os discípulos 

foram morar com ele. E a partir daí começaram a chegar outros discípulos e iniciam 

assim a sua vida vocacional com Jesus.  

Estamos na escola do Mestre que é o Cordeiro de Deus! Os discípulos precisam 

espelhar o mestre, no caráter e no pensamento.  



 

42 
 

Jesus mesmo, no capítulo 10 de São João, disse: eu sou bom pastor, que dá a 

vida para minhas ovelhas. O mercenário, quando vem o ladrão ele foge, tem medo da 

morte (Jo,10,12). Na hora do perigo, o que vale mais é a própria vida e não a das 

ovelhas. Mas para Jesus, ao contrário, como ele é o bom pastor, vale mais a vida das 

ovelhas que a própria vida. E depois Jesus disse: “eu dou minha vida, ninguém a tira, 

mas eu mesmo a dou e tenho poder de retomá-la após três dias”.   
 

Jesus morre no momento da imolação do cordeiro pascal (Jo 13,1; 19,31-34). Jesus, 

após a ressurreição, tem o poder e o direito de falar “sou eu, eu mesmo”. Pois ele 

assumiu sobre si todo o significado do cordeiro do AT.  

Jesus morreu na cruz enquanto (segundo o Evangelho de São João) estavam 

imolando o cordeiro pascal no Templo. E o véu do Templo foi rasgado, cessando 

assim para eterno o culto do Templo de Jerusalém. Não precisa mais outro cordeiro 

para ser imolado todos os anos, nem todos os dias. É ele o Eterno Cordeiro, morto, 

mas ressuscitado para sempre (Hb 9,23-28).  

 

 O Cordeiro no APOCALIPSE. 
 

A personagem principal do último livro da Bíblia é o Cordeiro. A visão de São João Ap 

5:  "Eu vi no meio do trono, dos quatro Animais e no meio dos Anciãos um Cordeiro 

de pé, como que imolado. Tinha ele sete chifres e sete olhos (que são os sete 

Espíritos de Deus, enviados por toda a terra)". Ele, o Cordeiro, no meio do trono, 

imolado, mas estando de pé! O imolado não tem como permanecer em pé. Mas o 

Cordeiro ressuscitado, sem perder a cicatriz da imolação, sem cessar o derramamento 

do sangue, continua em pé vitorioso, assim como Jesus ressuscitado mostrou aos 

discípulos seus pés e suas mãos para falar que era o mesmo Jesus que foi crucificado 

que estava ali, diante deles, após a ressurreição.  

E ele tem sete chifres e sete olhos: sete é símbolo da plenitude; chifre  = 

poder; olhos = visão completa. O Cordeiro Imolado e ressuscitado tem o poder de ver 

tudo inteiramente. Ele conhece a profundidade de cada coisa e ele tem o poder sobre 

tudo. Ele é o Senhor da história, do passado, do presente e do futuro, ele é o Alfa e 

Ômega, o Princípio e o Fim.   

Nós esquecemos muitas coisas da nossa história, do nosso passado; nós 

ignoramos o nosso futuro; nós não entendemos o porquê de muitas coisas. Mas ele, 

o ressuscitado, conhece tudo e tem o poder de dominar tudo. Ele está de pé, não 

morto.  
 

Cordeiro sentado sobre um livro lacrado com sete selos Ap.6; 

Na visão de João, não tinha ninguém que tivesse o poder de abrir o livro, se 

não o Cordeiro. O Livro estava escrito por dentro e por fora: geralmente escreve-se 

dentro. Aqui fala: “dentro e fora” é um livro estranho e que está lacrado e ninguém 

consegue abri-lo.  

E quando o Cordeiro Imolado e ressuscitado recebe o livro e “os quatro Animais 

e os vinte e quatro Anciãos prostraram-se diante do Cordeiro, tendo cada um uma 

cítara e taças de ouro cheias de perfume, que são as orações dos santos” (Ap 5, 8). 



 

43 
 

A sua vida, a história da sua família, a história dos seus antepassados, a história 

do seu país, a história da humanidade é um livro lacrado que tem um passado, um 

presente e um futuro, tendo, em vários momentos e em várias épocas, as mãos e os 

corações de tantas pessoas com consequências diferentes estendidas no tempo e no 

espaço.  E nós não entendemos nem compreendemos o porquê de tudo. Isso que 

representa os sete selos que ninguém pode abrir. Só o Cordeiro é capaz de abri-los.  

Somente o Cordeiro Imolado e Ressuscitado sabe manter nossos segredos, 

revelar o que é necessário no tempo certo, no lugar certo e da forma certa; ele tem o 

poder de santificar e transformar a nossa história em história da salvação. O que era 

torto ele sabe endireitar e, o que era certo ele sabe elevá-lo à dignidade. Não vamos 

mais culpar nada e nem ninguém, pois o nosso conhecimento é pouco, a nossa visão 

é bem limitada e o nosso poder é um nada!  

 

O Cordeiro é digno de receber o louvor, a honra e a glória;  

(Ap 5,8-9.12-13; 6,1; 7, 9-10.14.16). 

 

É o louvor contínuo que o céu, os anjos e os santos levantam para o Cordeiro 

imolado e ressuscitado! No céu, os justos não se desesperam com o que acontece 

com os que sofrem na terra; antes, continuam a cantar jubilosamente a Deus, porque 

percebem o sentido das nossas tribulações. As desgraças da vida presente, por mais 

aterradoras que pareçam, estão sujeitas ao sábio plano da Providência Divina, a qual 

tudo “faz concorrer para o bem daqueles que O amam” (Rm 8,28). 
 

As núpcias do Cordeiro: "Ele me diz, então: Escreve: Felizes os convidados para a 

ceia das núpcias do Cordeiro. Disse-me ainda: Estas são palavras autênticas de 

Deus." (Ap 19,7-9). E os que vão participar destas núpcias (casamento) são aqueles 

que lavaram suas vestes no sangue do cordeiro.  De fato, em cada Eucaristia, em 

cada Comunhão, lavamos as nossas vestes (o passado, o presente e o futuro), no 

seu sangue a fim de que sejamos dignos de sentar-nos com o Cordeiro.  
 

A luz da esposa e a da cidade, é o Cordeiro (Ap 21, 9-11.14.23.22,3). Sua luz é o 

Cordeiro. A Igreja é a esposa adornada e cada cristão é o ícone desta Igreja. O rio 

d’água viva resplandecente sairá do Cordeiro para sua esposa beber e se saciar nele. 

"No meio da avenida e às duas margens do rio, achava-se uma árvore da vida, 

que produz doze frutos, dando a cada mês um fruto, servindo as folhas da árvore para 

curar as nações" (Ap 22, 2).  

Sim, as graças preservadas para nós, não são dispensadas segundo as 

estações, segundo nosso bom ou mau humor, segundo a nossa vontade ou não...mas 

sempre, sem cessar, independente se nós merecemos ou não, se somos bons ou 

ruins. Até as folhas da árvore do jardim serviam para remédio. Ou seja, nada, nada 

do que provém d’Ele é sem proveito. Aqui vem recuperado o fruto da árvore do jardim 

de Éden.  
 

Maranathá, Vem Senhor: Os últimos versículos da Bíblia nos mostram o 

relacionamento da Igreja com Cristo, o Cordeiro; A igreja, esposa esperando seu 



 

44 
 

Esposo e, é exatamente este o relacionamento que cada cristão tem com seu Cristo. 

Dizia São Francisco: “somos esposos quando geramos Jesus nas nossas obras”. A 

Bíblia termina dizendo: O Espirito e a esposa diz: vem! e o Cordeiro responde: “Eis 

que venho”! 

Voltamos para o Êxodo. 
 

Após de alimentar-se o Povo começa a caminhar rumo à Terra prometida! Aqui 

devemos nos lembrar em alguns detalhes a respeito da saída dos Israelitas do Egito:  

Antes de tudo, devemos sempre colocar na mente que o AT é a preparação do 

NT. Tudo o que o povo de Israel vivenciou iremos entender só a partir de Cristo e do 

NT. O Antigo é apenas uma preparação para o Novo. (É o antepasto da refeição! – é 

a minha expressão pessoal, viu). 

Lendo os capítulos de 13 a 16, dando atenção às notas de rodapé, vamos 

entender que o Povo de Israel saiu do Egito em grande número e eram vários grupos 

e pegaram vários caminhos para chegaram a terra prometida e por isso tem que tirar 

da nossa cabeça que todo mundo junto, os 600 mil pessoas sem contar mulheres e 

crianças, vieram pelo mesmo caminho, embora é um número exagerado e deve ser o 

número dos que estavam quando Josué fez o recenseamento ao entrar na Terra 

prometida que iremos ver no livro de Josué.  

Todos juntos saíram é uma coisa impossível. Entre estes, alguns saíram porque   

Faraó mandou ir embora para adorar no deserto o Deus de Israel e voltar após três 

dias e, outros, na última hora ao morrer os primogênitos dos egípcios, eles os 

expulsaram mesmo. Então não vamos pensar que todos saíram uma só vez e juntos. 

Tem quem saiu por lado do sul, pelo mar e tem outros que passaram pelo deserto ou 

pela montanha.  Basta vocês pensaram nas pessoas que saíram recentemente de 

Venezuela ou de Paraguai para Brasil. Embora tenham um líder, não todo mundo junto 

e por mesmo local saíram, vão por caminhos que cada grupo achar melhor. 

Então o primeiro assunto é: cada grupo teve experiências diferentes nesta 

travessia para chegar até a Terra Prometida. 

O texto foi escrito após 6 ou 7 séculos e é a memória dos Israelitas transmitidas 

geração por geração, juntando que estamos lendo aqui no livro. 
 

Cap. 14: A travessia do mar vermelho. Apresenta o milagre em duas maneiras:  

1. Moises levanta a vara sobre o mar, e vem formada duas muralhas de água entre 

as quais os Israelitas passam a pé enxuto, depois quando os egípcios vão atrás deles 

a aguas se fecham e os engolem (v.15ss). (Tradição P ou E);  

2.  Yahweh faz soprar um vento que seca o mar, os egípcios ali penetram e são 

engolidos pelo seu refluxo e não fala dos Israelitas, ou seja, é ação totalmente de 

Deus (vv. 19ss). (Tradição Y)  

** E a Tradição cristã aplica esta travessia assim como a de Jordão ao final da 

caminhada do deserto ao batismo (1Cor 10,1).  

“Não quero que ignoreis, irmãos, que os nossos pais estiveram todos sob a 

nuvem, todos atravessaram o mar 2e, na nuvem e no mar, todos foram batizados 

em Moisés. 3Todos comeram o mesmo alimento espiritual, 4e todos beberam a 



 

45 
 

mesma bebida espiritual, pois bebiam de uma rocha espiritual que os 

acompanhava, e essa rocha era Cristo”. 
 

Cap.15: Canto de Vitória: A caminhada de Israel até ao monte Sinai. É um resumo 

da experiência de Israel no deserto.  

 

2.2. SEGUNDA PARTE (15,22-18,27):  
 

Embora no início do capítulo 15 tem o louvor e agradecimento a Deus pelas 

maravilhas acontecidas na sua vida, logo o povo se esquece disso e já se murmura e 

se lamenta.  

** Deus está conosco não significa que não teremos as tribulações. Quem já 

contemplou a mão de Deus na própria vida, não pode perder a confiança nele nas 

horas da escuridão. Alguma vez Deus permite o deserto nas nossas vidas.  

O povo prosseguiu seu caminho no deserto, mas por três dias não encontraram a 

água e já começou a murmuração. 

Em Mara, a água era amarga e Deus a transformou em doce.  (Ex 15,24; 16,2-3.8-9; 

17,2-3): Para transformá-la em doce Deus falou de colocar um pedaço de madeira. 

** No NT, para transformar as amarguras da nossa vida tem uma madeira: A cruz 

sagada de Cristo.  

Em seguida, em Elim, o povo encontrou 12 fontes de água (uma para cada tribo) e 

70 palmeiras (pois eram setenta os anciãos que subiram para monte Sinai junto com 

Moises e Arão e viram o rosto de Deus (Ex 24, 9-11).  

Cap. 16 e 17 Quando sentiram fome, Deus deu do Céu o maná (16) e quando sentiram 

a sede deu a água no deserto (17) ainda num lugar hostil (Ex 16,13-16; 17,4-7).  

** A humanidade que não queria confiar em Deus desde Edem, queria resolver 

problemas sozinha, agora sente que, sem ele não tem como ir para frente.  

A história do povo de Israel no deserto é a história da toda a humanidade, para 

aprender a confiar no Senhor! 

cap. 16 O milagre do maná: O pão que Deus dá para cada dia, quando guardam 

com a preocupação de amanhã, apodrece (16, 20.27). Quando Deus mandar guardar, 

mantém seu sabor de mel (v.31) e quando a fidelidade diminui, o mesmo pão torna-

se enjoado. Os Israelitas comeram o maná durante 40 anos até chegarem aos confins 

de Canaã (v.35). O maná era a antecipação do leite e mel que corre na Terra 

prometida e por isso ele tinha o sabor de mel. Deus é fiel apesar das nossas 

fragilidades e o pão é o viático dos fiéis.  

O louvor a Deus é oposto das lamentações.  

** Seja a nossa vida um louvor e não de lamentações. Nunca nem um povo viu tantos 

milagres como Israel, mas rapidinho ele se esquecia das maravilhas de Deus. Por isso 

o salmista canta: “Nenhum povo recebeu tanto carinho,  a nenhum outro revelou os 

seus preceitos” Sl 147. 

cap.17. A crise da fé de Israel e o milagre da água da rocha no Horeb. Dá-nos 

água para beber! (v.2) O milagre acontece no Horeb, local onde Deus apareceu a 

Moisés. É a eterna pergunta do homem diante de qualquer dificuldade: “Está Yahweh 

(Eu sou) no meio de nós ou não?” v. 7.  



 

46 
 

 

Sl 95 “E não endureçais vossos corações como em Meriba,  

como no dia de Massa, no deserto,  

quando vossos pais me provocaram e tentaram,  

mesmo vendo as minhas obras”. 
 

E o Sl 106 diz:  “Em Horeb fabricaram um novilho,  

e se prostraram diante de um ídolo de metal  

eles trocaram sua glória pela imagem de um boi,  

comedor de capim”.  
 

Após ter assistido tantos milagres e prodígios como as pragas, saída do Egito, 

travessia do mar vermelho, a morte do faraó e seus soldados, o maná, ainda o povo 

pergunta: Deus está conosco??? 

É uma eterna tentação do homem contra o Primeiro mandamento de Deus.    

 

O MANÁ: O PÃO DO CÉU 
 

Vamos aprofundar um pouco mais sobre o maná à luz de Jo,6:  
 

O único Pão que desceu do Céu, enviado por Deus, e que dá a vida eterna é Jesus, 

a Eucaristia. Jesus mesmo disse isso. Olha no Evangelho de São João capítulo 6. v. 

6,31seguinte: 

“Os Judeus disseram a Jesus: Nossos pais comeram o maná no deserto, como 

está escrito: “Deu-lhes pão do céu a comer”. Respondeu-lhes Jesus: Em 

verdade em verdade vos digo, não foi Moises quem vos deu o pão do céu, mas 

é meu Pai que vos dá o verdadeiro Pão, porque o pão de Deus é aquele que 

desceu do Céus e dá a vida ao mundo”. Disseram –lhes “Senhor, dá-nos 

sempre deste Pão!” E Jesus lhes disse: Eu sou o Pão da vida...”(Jo 6,31ss) 

V. 48: Eu sou o Pão da vida, vossos pais no deserto comeram o maná e morreram, 

este pão é o que desce do céu para que não pereça quem dele comer. 

V.51. Eu sou o pão vivo descido do Céu, quem comer deste pão viverá para sempre. 

O pão que eu darei é a minha carne para a vida do mundo”. 
  

Então, o único Pão que veio do céu, Jesus mesmo disse que, é Ele, pois Ele é o Filho 

de Deus e, se dou como Pão para nós a fim de alcançarmos a vida eterna. Aqui fala 

da Eucaristia, como remédio, como alimento para receber de volta a vida eterna que 

perdemos pelo nosso pecado. 

Quando iremos estudar o livro da Sabedoria aprofundaremos sobre o maná, o 

pão eucarístico e o tema da vida eterna em forma melhor. Pois aqui em Sb 16, vai 

falar que o pão do céu “tem todo sabor”. O que rezamos na adoração, na exposição 

do santíssimo Sacramento, todo sabor, só ele, Jesus, que sacia todo e cada homem, 

segundo seu paladar, segundo sua necessidade. Pois, Ele é o Pão dos anjos, O que 

sacia os anjos, é chamada no livro da sabedoria como o pão ambrosiano, o pão da 

vida, que não faz corromper, mas garante a incorruptibilidade, a eternidade. De fato, 

nos mitos gregos, o que dá a vida eterna é a comida dos anjos, o néctar. Depois 

estudaremos melhor sobre isso. 
  



 

47 
 

Então, a pergunta é: o que era então o pão que os Israelitas comeram no 

deserto? O maná, veio de onde? A resposta é simples. Aqui fala em forma simbólica 

(com acontecimento real) no que vai acontecer depois em Cristo. É a linguagem 

chamada “Tipologia”. 

No deserto, onde tinha nada, de repente, Deus providenciou a agua e a comida 

e, Deus faz produzir a comida da natureza. Claro que veio do céu, pois Deus 

providenciou. Por isso é o milagre. Porém é a comida material, para saciar-se e salvar-

se de fome, uma resposta à necessidade biológica, “vossos pais comeram o maná no 

deserto, mas morreram”. O maná veio do céu, o céu onde os pássaros voam e por 

isso fala dos insetos e secreção dos insetos que o povo comia de costume, embora 

quando aconteceu isso, era fora da época e o povo de Israel não conhecia deste 

alimento. Por isso foi providencia de Deus. E falavam “maná, significa= o que é isso”. 

E parecia uma vez diz como uma coisa ‘miúda, granulosa’ 16,14; e outra vez diz: ‘a 

geada, orvalho congelado que caiu do céu” (Salmo 147 e no versículo 31 diz: era 

como semente de coentro branco, e “ o seu sabor como bolo de mel”. Isso significa 

que cada grupo teve a experiência da providencia de Deus no deserto e foi 

transmitindo à geração em geração e depois, o autor da Sagrada Escritura foi 

recolhendo estas experiências. E, são como as ante pastas que prepara para a 

refeição principal: o Pão vivo descido do céu. Se não tivesse esta experiência no 

passado, o povo não entenderia quando Jesus falava do Pão descido do céu. Por isso 

que falamos que o AT é uma preparação para NT. 
  

Olha como é preparado o texto para nosso entendimento: O sentido teológico da 

apresentação dos acontecimentos na vida dos Israelitas é uma aprendizagem para o 

leitor da Sagrada Escritura.  

Deus falou de pegar para cada dia e não guardar. 

É a oração que Jesus nos ensinou rezar, o Pai Nosso: o pão nosso de cada dia dai-

nos”. Jesus disse: não vos preocupei com o dia de amanhã, cada dia basta sua 

preocupação” Mt 6,34. 

O que aconteceu quando não obedeceram? Ex 16,20: “Alguns guardaram, porém deu 

vermes e cheiravam mal”. Para o sétimo dia sim poderia recolher, pois era sábado e 

não podia trabalhar. 
  

Outra coisa: O maná tinha o sabor de bolo de mel, tão gostoso, mas, quando não 

estavam bem, quando murmuravam contra Deus, sentiram aquele pão enjoando. 

** Quantas vezes acontece isso conosco também? Uma vez era tudo amor, 

quando não tem mais amor, é enjoado, a pessoa enjoada, a comida enjoada, a 

situação enjoada, o trabalho enjoado, até o nome de Deus é enjoado etc. O 

amor é enjoado quando não tem mais amor. 

Então o livro está nos ensinando de refletir de um lado ler a partir de Cristo o que 

temos hoje, o mistério de Cristo e da Igreja, que temos a disposição, e do outro lado 

refletir da nossa vida, como estamos repetindo na vida, os erros dos Israelitas.  

São Paulo dizia Rm 15,4:  “Ora tudo o que se escreveu é para nosso ensinamento 

que foi escrito, a fim de que, pela perseverança e pela consolação que nos 

proporcionam as Escrituras, tenhamos esperança. ”. 



 

48 
 

 

JESUS É A VERDADEIRA AGUA VIVA: O que falamos de maná vale também para 

a agua, narrada antes do maná, no cap. 15, finalzinho com titulo: Mara.  

Aqui também vamos entender a partir do Evangelho de São João, 7.27: Jesus disse: 

Se alguém tem sede, venha a mim e beberá, aquele que crê em mim”. Conforme a 

palavra da Escritura: “De seu seio jorrarão rios de agua viva” (7,38).  

E realizou isso lá no alo da cruz, quando o soldado feriu o peito de Jesus com sua 

lança (ao lugar da vara de Moises) e, saiu a agua e sangue. (Jo, 19, 34).  

Lá no deserto aconteceu o milagre, mas era apenas um antepasto, uma 

experiência antecipada de um grande evento que ainda vai ter a humanidade toda: 

Jesus é a rocha perene de onde sai a agua viva. 

E é interessante ver o contexto em que Jesus falou isso. 

Olham o título do capitulo 7 de são João: festa das Tendas. Falamos já do que 

era a festa das tendas para os israelitas. Era uma celebração recordando sua vida de 

deserto ao longo dos 40 anos, fazendo as tendas. Era celebrada após 7 semanas da 

Páscoa. Ainda hoje, os judeus armam tendas nos telhados, terraços e calçadas das 

casas para celebrar esse evento. A festa das Tendas terminava no oitavo dia com 

uma grande procissão de luzes, tochas e água (Lv 33,39: Ne 8,18). Era costume dos 

judeus, tirar a agua da piscina de Siloé e levava em procissão e no oitavo dia 

derramava esta agua do cima do Templo de Jerusalém e descia esta agua pelas vales 

e, o povo acreditava de ter a cura. E neste contexto que Jesus disse: “Eu sou a agua 

viva”. Quando João escreve o Evangelho, nos anos 80, já não existia mais o Templo, 

no ano 70 foi destruído completamente, então, o Evangelista está lembrando ao Povo 

que não precisa mais do Templo, nem dos rituais da festa da Tenda, Jesus é a 

verdadeira piscina de Siloé, Jesus é o verdadeiro Templo, dele já está saindo a agua 

viva. 

Jesus falou à Samaritana:  

“Aquele que bebe desta água terá sede novamente; mas quem beber da água 

que eu lhe darei, nunca mais terá sede. Pois a água que eu lhe der tornar-se-á 

nele uma fonte de água jorrando para a vida eterna” (Jo 4,13-14).  

É uma linguagem a partir da experiência de Israel. Sem estas experiências será difícil 

o entendimento da linguagem de Jesus. Por isso falamos que o AT é a preparação do 

NT. 
  

Sair da escravidão (do pecado pelo batismo), atravessar o mar vermelho (pela agua 

batismal), receber os Dez Mandamentos (a crisma, os dons do Espirito Santo), comer 

o maná (o Pão vivo descido do Céu, a eucaristia) é o caminho de cada cristão.  
 

A oração de Moisés e o combate contra Amalec (17). “Enquanto Moisés ficava com 

as mãos levantadas, Israel prevalecia, quando, porém, abaixava as mãos, prevalecia 

Amalec” (v.11).  Josué e Arão seguravam os braços de Moisés para ele não parar sua 

oração e assim venceram os inimigos. 

Jesus disse: “Essa espécie não pode sair a não ser com oração e jejum” (Mt 17,21). 

De fato, tem coisas que precisamos ficar de joelhos para nos enfrentar. 
  



 

49 
 

cap. 18. O encontro de Jetro com Moisés e a instituição dos Juízes. ”Não é bom 

o que fazes! Certamente desfalecerás, tu e o povo que está contigo, porque a tarefa 

é muito pesada para ti; …escolhe do meio do povo homens capazes, tementes a 

Deus, seguros, incorruptíveis, e estabelece-os como chefes de mil, chefes de cem, 

chefes de cinquenta e chefes de dez…” vv. 17-23. A importância da distribuição das 

tarefas e não acumular tudo numa só pessoa. Deus ensina o povo a ser um povo 

democrático e não monocrático. A Igreja, mesmo corpo com vários membros e cada 

membro com funções diferentes (1 Cor 12).  
 

 

2.3. TERCEIRA PARTE (19-40) 
 

O povo chega ao monte Sinai, onde Moisés recebe as Leis e Deus faz uma aliança com 

seu povo. A expressão maior dessa aliança está no Decálogo, popularmente conhecido 

como “os Dez Mandamentos” (Ex 20,1-17). 
 

 A estrutura: 

O código da Aliança (Ex 19-24); 

As instruções sobre a construção do santuário (Ex 25-31);  

A ruptura da aliança e sua renovação (Ex 32-34);  

A construção e ereção do santuário (Ex 35-40). 
 

cap.19.O objetivo primeiro do Decálogo é a vida, a felicidade e a liberdade das 

pessoas. Deus disse a Moisés:  

“Vós mesmos vistes o que eu fiz aos egípcios, e como vos carreguei sobre asas 

de águia e vos trouxe a mim. Agora, se ouvirdes a minha voz e guardardes a 

minha aliança, sereis para mim uma propriedade peculiar entre todos os 

povos… vós sereis para mim um reino de sacerdotes, uma nação santa”... 

Então todo povo respondeu: “Tudo o que Yahweh disse, nós o faremos” (19,4-

8).  

Vocês viram o que eu fiz com vocês e agora para perseverar nesta liberdade, para 

não perder a vossa alegria de ser livre, vos dou esses mandamentos. A graça precede 

a lei.A graça primeiro e, depois a Lei e não vice-versa. Não obedecemos para ganhar 

o paraíso, mas ganhamos já o paraíso e por isso não queremos perdê-lo e por isso 

queremos permanecer no amor recebido obedecendo o que Ele nos ensinou.   

A diferença está na aliança “condicional” do AT. Se vós ouvirdes e guardares...”. É o 

que diferencia com o NT: O amor de Jesus é incondicional: Ele morreu por nós ainda 

quando estávamos no pecado (Rm 5,8). 

 

Os Capítulos de 19 a 31 como um só bloco: a entrega do Decálogo e aliança com 

Povo: 

- Preparação para receber a manifestação de Deus vv 9-15;  

- Todo o povo se prepara com a abstinência sexual v. 15;  

Não porque a vida sexual seja pecado, mas pertence entre “às coisas do mundo” tem 

como objetivo a proliferação dos filhos. 



 

50 
 

Em 1 Sam 21,5, quando Davi e seus companheiros chegam até ao sacerdote 

Aquimelec, a única condição para comer o Pão consagrado dedicado aos sacerdotes 

era a continência sexual. 

Jesus responde aos saduceus a respeito da ressurreição: na ressurreição não se dão 

em casamento, mas são todos como anjos no céu “ Mt 22,30.  

Quando Jesus diz a respeito do jejum: “Quando será tirado o noivo eles vão jejuar” 

(Mt 12,3). 

- A manifestação no monte Sinai aconteceu no terceiro dia (assim como acontece 

a ressurreição de Jesus no terceiro dia).  
 

Cap. 20-31. O Decálogo e a Teofania:  

Deus desce pelo fogo: assim como a experiência de Pentecostes. Delimita o espaço 

sagrado entre o povo e lugar da manifestação (A estrutura, semelhante ás nossas 

Igrejas: o altar (presbitério) e a nave da Igreja).  

De fato, o povo tem medo: V. 18. “Disseram a Moisés: ‘Fala-nos tu, ouviremos; não 

nos fale Deus, para que não morramos’” V.19. 

Decálogo= Dez Mandamentos cap. 20-31. 

 

OS DEZ MANDAMENTOS: Ex 20,2-17 E Dt 5,6-21  

(CIC 2052-2557).   
 

Temos duas versões dos Dez Mandamentos em Exodo (a primeira tábua cap.20,2-17 

e a segunda tábua cap 34.10-28) e duas Tradições (Y e D) e o CIC traz o resumo 

destes todos. Êxodo 20,2-17  e Deuteronômio 5,6-21 . 

Os três primeiros referem-se ao amor a Deus e os outros sete ao amor ao próximo 

e traçam para os Israelitas o caminho de uma vida livre da escravidão e do pecado. 

Na verdade, são leis naturais que estão inscritas na consciência existencial de cada 

homem e mulher independente da religião, raça e cultura.  

Os Israelitas acreditam que receberam estas leis naturais das mãos do próprio Deus, 

escrito por ele, pelo dedo dele, ou seja: é tão impregnado na existência humana que 

não tem de onde vir senão dos dedos de Deus.  

Aqui é bom a gente se lembrar da imagem da criação do homem feita por 

Michelangelo: o encontro dos dois dedos: o do homem e o de Deus. Deus transmite 

ao homem a vida ao tocar nele. Pelo dedo acontece a transmissão da vida e toda lei 

natural (e sobrenatural: a imagem e semelhança dele).  

 

 O terceiro mandamento (Honrar o sábado) faz a conexão entre os dois lados do amor: 

amar a Deus e amar o próximo. De fato, o amor deve ser celebrado. 
 

1. Adorar a Deus e amá-Lo sobre todas as coisas. 

2. Não invocar o santo nome de Deus em vão. 
 

3. Santificar os domingos e festas de guarda. 
 

4. Honrar pai e mãe (e os outros legítimos superiores). 



 

51 
 

5. Não matar (nem causar outro dano, no corpo ou na alma, a si mesmo ou ao 

próximo). 

6. Guardar a castidade (nas palavras e nas obras). 

7. Não furtar (nem injustamente reter ou danificar os bens do próximo). 

8. Não levantar falso testemunho (nem de qualquer outro modo faltar à verdade ou 

difamar o próximo). 

9. Guardar a castidade nos pensamentos e nos desejos. 

10. Não cobiçar as coisas alheias. 
 

Adorar a Deus, pois Ele é onipotente, é o sumo bem (nele não há mal), é o onisciente 

(inteligente que sabe transformar tudo) e então Ele não erra nas suas decisões e tem 

toda autoridade sobre nosso presente, passado e futuro e, por isso, o nosso 

relacionamento com Ele, a nossa devoção, não deve ser para alcançar apenas as 

graças, como um mercado e mercadoria. E nem podemos colocar outras coisas ou 

pessoas no lugar dele.  

O profeta Ezequiel vai lembrar os Israelitas que estão no exílio que se o Israelita não 

está ainda conseguindo obedecer bem aos Mandamentos escritos numa tábua que 

Deus deu através de Moisés, agora ele vai derramar o Espírito Santo e ele vai os 

conduzir a entender melhor os mandamentos de Deus: “Derramarei sobre vós uma 

água pura, e sereis purificados. Eu vos purificarei de todas as impurezas e de todos 

os ídolos. Eu vos darei um coração novo e porei um espírito novo dentro de vós. 

Arrancarei do vosso corpo o coração de pedra e vos darei um coração de carne; porei 

o meu espírito dentro de vós e farei com que sigais a minha lei e cuideis de observar 

os meus mandamentos” (Ez 36,25-27). 

De fato, no dia de Pentecostes, quando virá o Espírito Santo sobre os Apóstolos, o 

novo Israel tem uma nova Lei: amar a Deus e ao próximo como Jesus amou. É uma 

Lei não mais escrita nas tábuas, nem nas pedras, mas no coração de cada fiel. “Amai-

vos como eu vos amei” (Jo 13,34).  

 E à luz do NT, as virtudes teologais - a fé, esperança e caridade - estão contidas 

neste primeiro Mandamento. Pois, a graça para reconhecer que Ele é Deus, o todo 

bem e a plenitude do bem e que Jesus é o rosto de Deus Pai, nos vem dada pelo 

Batismo.  
 

Não farás imagens de outros deuses, não te prostrarás diante delas: v.4. 
 

O 1º mandamento é exatamente contra o primeiro pecado de Israel cometido 

enquanto Moisés estava descendo com o decálogo do monte Sinai: adorar o bezerro 

de ouro, que era um ritual dos egípcios. Isso significa que o povo quer voltar para 

o Egito, ou trazer consigo a religiosidade pagã que praticava enquanto estava com 

eles, esquecendo da própria fé que aprenderam dos seus antepassados e eles 

mesmo experimentaram.  Deus disse para não colocar outras coisas ou pessoas no 

lugar dele e erraram primeiramente contra este mandamento de Deus.  

O mesmo pecado repete, depois séculos, quando o reino de Israel é dividido e o rei 

Jeroboão I que fica com uma parte do reino (norte) cria dois bezerros para o povo 

adorar, sem deixa ir para Jerusalém, ao Templo.  
 



 

52 
 

Infelizmente a expressão "não adorar as imagens” foi interpretada pelos nossos 

irmãos protestantes como acusação contra a Igreja e contra o primeiro mandamento 

ao falar da veneração dos santos.  A comunhão dos Santos faz parte do nosso credo 

e não contradiz ao primeiro mandamento. Pois, no texto menciona a culpa dos 

Israelitas:  adorar o bezerro de ouro ao lugar de Yahweh que os fez sair do Egito (Ex 

32, 1-6; Dt 9, 7-21).  

Mais a frente encontramos o episódio em que Deus manda Moisés fazer a imagem 

(da serpente de bronze) e olhar para ela para ser curado (Nm 21, 4-9). O mesmo Deus 

que fala uma hora de não fazer a imagem em outra hora manda fazer a imagem! 

Portanto, o fazer imagens/símbolos de Deus (pintura, escultura etc.) não é pecado. 

Embora no AT o povo não tenha visto o rosto de Deus, Moisés ouviu a voz e por isso 

não tem como pintar a imagem, no NT pode, pois, os Apóstolos viram e contemplaram 

Jesus.  

As imagens que temos nas Igrejas não são para adorar, mas para venerar, pois seja 

Nossa Senhora que os outros Santos que veneramos na Igreja, são nossos irmãos 

que deram o exemplo de vida e estão na eternidade intercedendo por nós e faz parte 

do nosso credo. Quando a Igreja reza aqui na terra, todo o Céu, inclusive os anjos e 

Santos louvam a Deus. Os santos são exemplos de vida para nós, além disso eles 

intercedem por nós, pelo mistério da comunhão dos santos. Foram nossos irmãos 

pelo Batismo e por isso nós os veneramos. E venerando nossos irmãos não perde a 

eficácia do sacrifício de Cristo (Hb 10). A veneração dos santos não suprime a eficácia 

redentora de Cristo. Os santos não distribuem a graça, eles intercedem por nós e 

quem distribui as graças é o próprio Cristo.  
 

Por tanto, Não terás outros deuses (Ex 20,2) significa também que não podemos 

praticar:  

• Politeísmo e a idolatria, que diviniza uma criatura, o poder, o dinheiro, e até 

mesmo o demônio;  

• Superstição, que é um desvio do culto devido ao verdadeiro Deus, e que se 

expressa nas várias formas de adivinhação, magia, feitiçaria e espiritismo;  

• Irreligião, expressa no tentar a Deus com palavras ou atos, o sacrilégio, que 

profana pessoas ou coisas sagradas sobretudo a Eucaristia, e na simonia, que 

pretende comprar ou vender realidades espirituais;  

• Ateísmo, nega a existência de Deus, fundando-se muitas vezes numa falsa 

concepção de autonomia humana;  

• O gnosticismo, segundo o qual nada se pode saber de Deus, e que inclui o 

indiferentismo e o ateísmo prático. 

Não pronunciarás em falso o nome de Yahweh: Não usar nem abusar das coisas de 

Deus. 

 

ESTUDO SINÓTICO DAS DUAS VERSÕES DO DECÁLOGO; 
 

** Vale a pena fazer uma comparação sinótica entre as duas versões dos 10 

mandamentos: (Dt 5,6-21, em comparação com a do Ex 20,2-17) anotando o 



 

53 
 

contexto, o lugar geográfico do decálogo, os personagens que transmitem os 

mandamentos, o contexto literário e as motivações teológicas. Seguem algumas 

indicações: 
 

Duas montanhas: Sinai e Horeb. 

O decálogo está ambientado, geograficamente, em torno a uma montanha, conhecida 

como Sinai ou como Horeb, lugar da Teofania. 

Se olhamos o contexto geográfico e cronológico, podemos ver as diferenças:  

Segundo o Êxodo, o primeiro decálogo é revelado após a travessia do mar Vermelho, 

numa grande Teofania, no deserto do Sinai (Ex 19,16-25).  

Já no Deuteronômio, a revelação acontece após a travessia do rio Jordão, nas 

planícies de Moab (Dt 4,44-49).  

Além disso, o decálogo do Deuteronômio é proclamado quarenta anos mais tarde, sob 

a autoridade de Moisés. 
 

Dois locutores: Deus e Moisés. 

Embora todas as leis sejam apresentadas como Palavra de Deus, no primeiro 

decálogo, a motivação é introduzida com dois verbos e dois sujeitos diferentes: 

“Desceu, pois, Moisés até o povo, e lhe disse...” (Ex 19,25); a frase ficou truncada, e 

a sequência retoma outro sujeito e outro verbo: “Deus pronunciou todas estas 

palavras, dizendo...” (Ex 20,1). As palavras do decálogo, portanto, são pronunciadas 

diretamente por Deus.  

 No segundo decálogo, diferentemente, as palavras são colocadas na boca de Moisés. 

“Moisés convocou todo o povo e disse...” (Dt 5,1); “Eu (Moisés) estava entre Yahweh 

e vós, para vos anunciar a palavra de Yahweh, pois ficastes com medo do fogo e não 

subistes à montanha. Ele (Yahweh) disse...” (Dt 5,5). Aqui, portanto, Moisés pronuncia 

as palavras citando o ditado de Deus para transmiti-las ao povo.  

Esse dado confirma, naturalmente, um objetivo teológico. “De fato, tudo se passa 

como se os narradores do Êxodo e do Deuteronômio deixassem subentender que o 

decálogo é uma palavra divina e humana inseparavelmente, pois ela jorra de um 

encontro, de uma aliança entre Moisés e Deus na presença do povo (ver Ex 19,9.19)30. 

A primeira edição das tábuas é do dedo de Deus (Ex 31,18; 32,16 e Dt 10,1-2) , 

A segunda edição, em que Moisés escreve as Dez Palavras (Ex 34,27-28), mas Deus 

anuncia que ele mesmo o fará (Ex 34,1) e efetivamente o realiza (Dt 10,2-4). 

 

Duas motivações para o sábado: criação e libertação (Dt 5,12-15); 

A guarda do sábado, no Deuteronômio, é justificada pela memória da libertação da 

casa da escravidão do Egito, diferente do Êxodo, que apelava para o descanso 

divino no sétimo dia da criação.  

Esse mandamento ocupa lugar central no decálogo, também como divisor entre os 

preceitos anteriores, relacionados a Deus, e aqueles que seguem, para regular os 

relacionamentos humanos. Com o preceito seguinte, de honrar pai e mãe, constituem 

                                                             
30 WÉNIN, A. Le décalogue: approche contextuelle, théologie et anthropologie. In: FOCANT, C. (Dir.). La loi dans 

l´un et l´autre testament. Paris: Cerf, 1997. p. 9-43. (Letio Divina, 168). p. 16 



 

54 
 

os dois únicos mandamentos formulados de maneira positiva, diferente dos demais, 

com a partícula negativa “não”.  

Historicamente, o descanso sabático é muito antigo, anterior ao próprio decálogo, 

sendo atestado noutras legislações extra bíblicas e nos profetas antigos, como Os 

2,13 e Am 8,5. As explicações teológicas, portanto, são posteriores, e revelam 

preocupações dos tempos pós exílicos.  
 

E no 4º Mandamento, no Deuteronômio é acompanhado da promessa, “e tudo corra 

bem para ti”.  

O último mandamento, no Deuteronômio, distingue dois verbos, não cobiçarás a 

mulher do próximo e não desejarás os bens, com o acréscimo “nem o seu campo”. 
 

Os dois decálogos são precedidos por uma palavra de Deus relativa à memória da 

libertação do Êxodo, que diz: “Eu sou Yahweh teu Deus, que te fez sair da terra do 

Egito, da casa da escravidão” (Ex 20,2; Dt 5,6). 

 

Ex 20 Dt 5  

8Lembra-te do dia do sábado para 
santificá-lo. 
 
 
 
9Trabalharás durante seis dias e 
farás toda a tua obra. 
10 O sétimo dia, porém, é o sábado 
de Yahweh teu Deus. 
 
Não farás nenhum trabalho, nem tu, 
nem teu filho, nem tua filha, nem teu 
escravo, nem tua escrava  
 
nem teu animal, nem o estrangeiro 
que está em tuas portas 
 
 
 
 
 
 
 
 
11 Porque em seis dias Yahweh fez o 
céu, a terra, o mar e tudo o que eles 
contêm, mas repousou no sétimo dia; 
por isso Yahweh abençoou o dia do 
sábado e o consagrou. 

 

12Guarda o dia de sábado para 
santificá-lo, 
CONFORME ORDENOU YHWH TEU 
DEUS. 
13Trabalharás durante seis dias e 
farás toda a tua obra; 
 
14O sétimo dia, porém, é o sábado de 
Yahweh teu Deus. 
 
Não farás nenhum trabalho, nem tu, 
nem teu filho, nem tua filha, nem teu 
escravo, nem tua escrava, NEM TEU 
BOI, NEM TEU JUMENTO, nem 
QUALQUER dos teus animais, nem o 
estrangeiro que está em tuas portas. 
DESTE MODO O TEU ESCRAVO E 
A TUA ESCRAVA PODERÃO  
REPOUSAR COMO TU. 
 
 
15 Recorda que foste escravo na terra 
do Egito, e que Yahweh teu Deus te 
fez sair de lá com mão forte e braço 
estendido. 
É por isso que Yahweh TEU DEUS 
TE ORDENOU guardar o dia de 
sábado. 
 



 

55 
 

 

No versículo onde as duas versões seguem redações diferentes, o Deuteronômio traz 

à lembrança a memória da libertação do êxodo, evento passado, para motivar o 

presente. Assim como Israel foi libertado da opressão do Egito pela mão do Senhor, 

assim agora, não pode impor a servidão a outras pessoas, e nem mesmo sobre os 

animais (Dt 5,14)31. 
 

“CONFORME ORDENOU YHWH TEU DEUS” (Dt 5,12) é um acréscimo que soa como 

refrão no decálogo do Deuteronômio, com três repetições, todas sem menção nos 

paralelos das palavras do Êxodo. Esse apelo à ordem do Senhor é acrescentado aqui, 

após a ordem de “guardar” o sábado (Dt 5,12); confirmado repetidamente ao final da 

motivação do mesmo preceito sabático (Dt 5,15); e reafirmado após o mandamento 

“honra teu pai e tua mãe” (Dt 5,16). 
 

“NEM TEU BOI, NEM TEU JUMENTO, nem QUALQUER dos teus animais” (Dt 5,14) 

é outra adição significativa, porque, além de recomendar o completo repouso sabático, 

demonstra particular sensibilidade para com os animais. Conecta, ademais, com o 

final do decálogo em Dt 5,21 Segundo Reimer, “A lei objetiva colocar um freio à 

exploração da força de trabalho no ritmo agrícola de Israel”32.  A lei pressupõe, 

naturalmente, atividades agrícolas, com famílias constituídas segundo o modelo da 

“casa” patriarcal, incluindo força de trabalho com animais e escravos. Esse dado 

evidencia um acréscimo posterior ou um ordenamento tardio, visto que não 

pressupõe, naturalmente, o ambiente do deserto no qual os mandamentos são 

ambientados.  
 

“DESTE MODO O TEU ESCRAVO E A TUA ESCRAVA PODERÃO REPOUSAR 

COMO TU” (Dt 5,14) é outro acréscimo que reforça a insistência sobre a experiência 

da libertação, a partir da saída “da casa da escravidão”. O preceito do repouso 

sabático estabelece a igualdade básica das pessoas, seja de classe social (escravos 

e estrangeiros), de gênero (filho e filha, escravo e escrava), e de espécie (animais 

domésticos)33. “Recorda que foste escravo na terra do Egito, e que Yahweh teu Deus 

te fez sair de lá com mão forte e braço estendido. É por isso que Yahweh teu Deus te 

ordenou guardar o dia de sábado” (Dt 5,15), é a principal modificação em todo o texto 

do decálogo. E não volte para Egito com teus pecados, pois serás vendido como 

escravo e não poderás gozar a liberdade do sábado.  
 

Duas motivações para honrar pai e mãe: ordem e promessa (Dt 5,16). 
 

“CONFORME TE ORDENOU YHWH TEU DEUS” (Dt 5,16) é o acréscimo já 

comentado com relação ao mandamento anterior, como citação da fórmula de 

                                                             
31 LOZA, J. Las Palabras de Yahvé: Estudio del Decálogo. México: Universidad Pontificia, 1989, p. 105-108. 
32 REIMER, H.; REIMER, I. R. Tempos de graça: o jubileu e as tradições jubilares na Bíblia. São Leopoldo: CEBI; 

Sinodal; Paulus,, 1999, p. 41. 
33 NELSON, R. D. Deuteronomy. Louisville: Westminster John Knox Press,2002, p. 83. 



 

56 
 

promulgação divina, para expressar, aqui, a importância do respeito aos genitores, 

como partícipes da obra criadora de Deus. 

“E PARA QUE TUDO CORRA BEM PARA TI” (Dt 5,16) é outro acréscimo típico do 

Deuteronômio, associado à promessa do prolongamento dos dias, assim como à 

posse da terra. O texto original explicita as duas finalidades, com a repetição do “para 

que”, além de longos dias, Deus promete felizes dias de vida. 

 

Duas ordens para o último mandamento: não cobiçar e não desejar (Dt 5,21). 

 

Ex 20 Dt 5 

17Não cobiçarás a casa do teu 
próximo. 
 
 

 
Não cobiçarás a mulher de teu  
próximo, nem o seu escravo, nem a 
sua escrava, nem o seu boi, nem o 
seu jumento, nem coisa alguma que 
pertença a teu próximo.  

21Não cobiçarás a mulher do teu  
próximo; nem DESEJARÁS para ti a 
casa do teu próximo, NEM O SEU 
CAMPO,  
nem o seu escravo, nem a sua 
escrava, nem o seu boi, nem o seu 
jumento, nem coisa alguma que 
pertença ao teu próximo 

 Primeiramente, há uma inversão na ordem entre a casa e a mulher do próximo. Mas 

a mudança mais significativa se refere ao acréscimo do verbo desejar com referência 

aos bens, para distinguir do cobiçar referente à mulher do próximo. O Deuteronômio 

priorizou a posição da mulher, antes dos bens materiais e com um verbo que a 

distingue explicitamente de todas as demais posses. 
 

Resumindo: O êxodo permanece, na memória bíblica, como o evento fundante da 

nação, o exemplo para cada momento histórico em que a luta pela libertação se faz 

necessária. “Agora, se ouvirdes a minha voz e guardardes a minha aliança, sereis 

para mim uma propriedade peculiar entre todos os povos, porque toda a terra é minha” 

(Ex 19,5; cf. 24,8).  

Já no contexto do Deuteronômio, a aliança antiga, do Êxodo, é atualizada para o hoje 

de uma nova geração: “Ouve, ó Israel, os estatutos e as normas que hoje proclamo 

aos vossos ouvidos... Yahweh não concluiu esta Aliança com nossos pais, mas 

conosco, conosco que estamos hoje aqui, todos vivos” (Dt 5,1.3). Este hoje possui um 

sentido teológico profundo, que vai muito além da cronologia histórica. Com efeito, a 

frase “conosco, conosco que estamos hoje aqui, todos vivos” (Dt 5,3), do ponto de 

vista narrativo, é anacrônica, pois uma é a geração que partiu do Egito, outra, a que 

entrou na terra prometida, segundo o relato34. 

 

** Estudar os significados profundos de cada Mandamento a partir do CIC  2083-

2527. 
   

                                                             
34 SERAFINI, F. Accogliere la libertà, condividere la vita: commento esegetico e teologico al 

Decalogo. Milano: San Paolo, 2018. p. 124 



 

57 
 

Lembrar-se: A partir daqui são textos pós-exílio babilônico da Escola Deuteronomista 

e por isso no tempo da reconstrução da cidade e do Templo, relembrando tudo assim 

como Moises ensinou há séculos atrás no deserto (livro de Esdras e Neemias).  
 

De 20, 22 a 24 várias leis que fazem parte da Aliança de Deus no monte Sinai.  

24,12-18. Resumo e repetição.  

Cap. 21:  

21,5. Fala no primeiro lugar como se deve com portar com os escravos, isso porque 

os Israelitas foram escravos um dia e por isso, agora que estão na Terra devem usar 

a misericórdia par com os seus escravos.   

Escravo voluntário: “Eu amo, meu Senhor, e por isso quero permanecer…” 

** Isso nos faz lembrar também dos penitentes voluntários dos primeiros séculos, uma 

vez não são mais os catecúmenos. 

Maria Santíssima: “Eis aqui a escrava do Senhor”;  

São Paulo: “Sou prisioneiro de Cristo”; 

A vida consagrada: entregar-se por amor e não por obrigação. 
  

A lei de talião 21,23: “olho por olho, dente por dente” era uma lei que existia entre 

outros povos também e, servia na verdade, como autodefesa diante dos que 

maltratavam os pobres e humildes.  

As leis, até nas coisas minuciosas, mostram que Deus tem importância em todos os 

momentos da nossa vida e ele cuida de nós.  
 

Caap. 24: A LEITURA DA LEI  E O DERRAMAMENTO DO SANGUE 
 

A leitura da Palavra e a resposta do Povo (24,3.7): O Rito central era a leitura da 

Palavra (Mostra como o Povo fazia isso após o exílio babilônico).  

Moises comunica ao Povo todas as Palavras de Deus e o Povo escuta e responde: 

““Nós observaremos todas as palavras ditas por Yahweh”.  

Em três etapas acontece a celebração.  

Primeiro Moises está com Povo, depois sobe para santuário junto com sacerdotes de 

Arão e depois sozinho para o Santo dos santos. 

** Igual a estrutura da Liturgia da Palavra nas nossas Missas: A leitura, Salmo como 

resposta do Povo. 

Conclusão da aliança com derramamento de sangue:  

No AT, o sangue do cordeiro e o NT, o sangue de Jesus. Eles contemplaram a Deus 

e depois comeram e beberam v.11. 

A vítima oferenda se consagra; seu sangue, que é símbolo da sua vida, é sagrado. A 

ser repartido entre Deus e o Povo cria um vínculo, um vínculo conjugal de pertencer. 

Por isso antes de aspersão do sangue tem a leitura, o diálogo. 

** Olha Jesus, como bom judeu, celebrou na última ceia, repetindo o mesmo 

gesto do AT, mas com o sangue do Novo Cordeiro que é ele mesmo!  

“Depois, tomou um cálice e, dando graças, deu-lho dizendo: “Bebei dele todos, 

pois isto é o meu sangue, o sangue da Aliança, que é derramado por muitos 

para remissão dos pecados”. (Mt 26,27-28); 



 

58 
 

“E disse-lhes: ”Isto é o meu sangue, o sangue da Aliança, que é derramado em 

favor de muitos”. (Mc 14,24) 

“E, depois de comer, fez o mesmo com o cálice, dizendo: “Este cálice é a Nova 

Aliança em meu sangue, que é derramado em favor de vós”. (Lc 22,20).  
 

“Ora, nem mesmo a primeira aliança foi inaugurada sem efusão de sangue. De 

fato, depois que Moisés proclamou a todo o povo cada mandamento da Lei, ele 

tomou o sangue de novilhos e de bodes, juntamente com a água, a lã escarlate 

e o hissopo, e aspergiu o próprio livro e todo o povo, anunciando: Este é o 

sangue da aliança que Deus vos ordenou. Em seguida ele aspergiu com o 

sangue a Tenda e todos os utensílios do culto. Segundo a Lei, quase todas as 

coisas se purificam com sangue; e sem efusão de sangue não há remissão. 

Portanto, se as cópias das realidades celestes são purificadas com tais ritos, é 

preciso que as próprias realidades celestes sejam purificadas com sacrifícios 

bem melhores que estes! Cristo não entrou num santuário feito por mão 

humana, réplica do verdadeiro, e sim no próprio céu, a fim de comparecer, 

agora, diante da face de Deus a nosso favor. E não foi para oferecer-se a si 

mesmo muitas vezes, como o sumo sacerdote que entra no Santuário cada ano 

com sangue de outrem. Hb 9,18-25 
 

Cap 25-31: A respeito da construção do santuário, das vestes sacerdotais, os rituais 

e os objetos sagrados e termina com a entrega da segunda Tábua em 31,18. 
 

Não é necessário considerar tudo o que está escrito aqui, os costumes dos judeus, 

apesar de termos a partir destes textos os rituais da Missa, as arrumações do altar e 

as vestes sacerdotais que eram os costumes do povo de Israel.   
 

Cap. 25: Construção do santuário: Cada um traz uma contribuição; 

O Templo tinha o formato do cosmo: a cúpula representava toda a criação, o Céu e a 

Terra (Gn 1,1).E continha lá os seres visíveis e invisíveis: E era prescrito tudo, a 

posição de cada coisa: O altar, os querubins, a posição dos querubins, a mesa do 

sacrifício, o véu (= solenidade) no altar que o separa do lugar chamado “Santo dos 

Santos”, cortinas (=eternidade); o azeite para candelabro (=lâmpadas do Santíssimo 

Sacramento) etc. O candelabro do Templo era para ser acesso dó a noite (27,21).  
 

Os candelabros com flores de amendoeira (3 braços num lado e 3 num outro)  

Era chamada a Menorah, candelabro de sete braços do Tabernáculos: uma haste 

central, e três braços que saiam de cada lado. O formato lembra uma árvore da vida 

florida. Em cada um dos seis braços laterais havia 3 flores de amêndoa douradas e, 

junto com as 4 no eixo central, havia exatamente 22 flores de amêndoa, o mesmo 

número de letras do alfabeto hebraico.  

 ** A Menorá tem 7 lâmpadas e a Bíblia consiste em 7 partes. Cada uma dessas partes 

simboliza uma lâmpada, pois a Palavra de Deus é a luz para o nosso mundo escuro. 

As 7 partes são: 1. Lei, 2. Profetas, 3. Escritos, 4. Evangelhos, 5. Atos dos Apóstolos, 

6. Epístolas e 7. Apocalipse. 

O bastão de Arão colocado na Tenda da reunião floresceu com botões e flores de 

amêndoas (Nm 17,23). E foi sinal que a tribo de Levi deveria servir ao altar. Então em 



 

59 
 

todas as utensilies tinha este símbolo (ainda em muitas igrejas antigas encontramos 

tais símbolos).  

Segundo a visão do Profeta Jeremias, o ramo de amendoeira simboliza a vigilância.  

“Ainda veio a mim a palavra do Senhor, dizendo: Que é que vês, Jeremias? E eu 

disse: Vejo uma vara de amendoeira. O Senhor me disse: Você viu bem, porque eu 

estou vigiando para que a minha palavra se cumpra” (Jr 1,11-12) 

Com o não esquecer do fato que Jacó mandou, como entre os melhores produtos da 

terra, as amêndoas para José no Egito (Gn 43,11). 

E alguns teólogos gostam de identificar a noz de amêndoa com o mistério 

Cristológico e é bastante usado nos ícones cristãos.  Pois, assim como a noz 

que é a parte mais saborosa do fruto, está escondida por uma casca externa, 

sem muita importância aparente, assim em Jesus está escondia sua divindade 

dentro da forma humana. Neste ícone do ano da Misericórdia (2016) o fundo é 

as três partes da noz de amêndoa, mostrando a divindade e humanidade de 

Cristo como também o mistério da descida à mansão dos mortos (a parte mais 

escura).    
 

Cap.27: A estrutura do Templo: O lugar do povo no Templo era o átrio. No santuário 

entrava só o sacerdote e apenas o sumo sacerdote no lugar chamado “Santo dos 

Santos”. Segue a mesma estrutura nas nossas igrejas: a nave ou a navata, o 

presbitério e o altar, o véu (3 partes separadas com os véus = o que é mais importante 

permanece em segredo, atrás dos véus, além dos olhares físicos! 
 

cap.28 As vestimentas dos sacerdotes para exercer o ministério sacerdotal (v.4): 

1.um peitoral, 2.um efod, 3. um manto, 4.uma túnica bordada, 5.um turbante 6.um 

cinto.7;  barrete (v 40) calções de linho. 

** Observar as vestes sacerdotais dos nossos padres: 1. o Amito (pano que o padre 

coloca ao redor do pescoço antes de revestir outros paramentos), 2. a Túnica ou Alva:, 

3. a estola, 4. o Cíngulo, 5. a casula, 6. a capa pluvial 7. o véu umeral, 8. barrete ou  

solidéu.  
 
 

Cap. 29 Investidura do sacerdote com unção e vestição: Oferendas, apresentação, 

ofertório e incenso 29,23ss.  

 

** (Ordenação sacerdotal v.8).  

Refeição sagrada 29,31. Nenhum profano comerá disso, porque são coisas sagradas. 

v 33. O altar será santíssimo e tudo o que o tocar será santificado.  
 

cap.30. O altar dos perfumes, a bacia com água benta, o óleo da unção (uso de 

azeite). O sacerdote é ungido com óleo de oliva. A consagração do altar, com todos 

os acessórios, o candelabro etc. com o óleo (31,25).  

“Isto será para vós e para as vossas gerações um óleo de unção (crisma) sagrada… 

isto é coisa sagrada. 
 



 

60 
 

Cap 31. Os operários do santuário e o repouso sabático. Os reis eram levados num 

carro em movimento, para Israel Yahweh era seu Deus e o tabernáculo era a presença 

de Deus e por isso os levitas o levavam como se levando o próprio rei.  
 

Cap. 32. ADORAÇÃO DO TOURO: Apenas terminando as manifestações de Deus, 

o povo já está cometendo o pecado contra o primeiro mandamento, adorando outros 

deuses, fazendo as imagens deles (o bezerro de ouro) assim como faziam os egípcios 

que não conheciam o Deus de Israel. Anos depois, quando o Povo se divide em dois 

na Terra prometida, Jeroboão, o rei do Norte, promoverá a adoração ao bezerro a fim 

de seu povo não ir a Jerusalém (1 Rei 12,6ss).  

Nota BJ. Bezerro/touro: era o símbolo divino dos deuses dos egípcios:  

O deus Osíris era representado com a cabeça de touro, com o sol entre os chifres, 

representando a renovação da vida. Após sua morte (assassinado por o seu irmão 

Set para ter o trono), por intervindo da sua esposa Ísis, Osíris volta para a vida e se 

encarnou num touro branco sagrado e era chamado como deus Apis. Alguma vez 

representado como um touro negro com um triângulo branco na testa e o disco do sol 

entre os chifres). 

O povo Israel adorar o bezerro significa voltar para o Egito, voltar para o deus dos 

pagãos com quem conviveram até antes da saída do Egito, esquecendo do que Deus 

fez por eles. O pecado desde o jardim de Edem: ir atrás de outras vozes, outros 

deuses e outras confianças fora do Deus dos seus pais!  
 

Após do pecado do povo, Moisés pede perdão junto à Deus pelo povo 32,11ss; 

Mas junto ao povo se irrita e quebra as tábuas da Lei, escrita nos dois lados 

(*Apocalipse, o livro selado nas mãos do cordeiro) que eram obra de Deus, e a 

escritura era obra de Deus, gravada nas tábuas v. 16ss; 

A intervenção de Aarão v.21ss; 

O zelo dos levitas v 25ss; 

Nova oração de Moisés 32,30-33; 

***A recomendação de aniquilar os países cananeus: Ex 33,2:  

“Enviarei diante de ti um anjo (23,20 Tb 5,4) e expulsarei os cananeus, os 

amorreus, os heteus, os ferezeus, os heveus e os jebuseus (23,23.31-32; 

34,11).  

**os seis maridos mencionados no diálogo de Jesus com a Samaritana 
  

Na segunda vez quando dá as tábuas repete (34,11): “Não farás aliança nenhuma 

com eles, nem com os seus deuses, eles não habitarão na tua terra, para que não te 

façam pecar contra mim, pois se servires aos seus deuses, isso te será cilada”.  
 

33,7ss: Ritual da Missa; A entrada: Quando Moisés se dirigia para a Tenda, todo o 

povo se levantava, cada um permanecia de pé, … e seguia Moisés com o olhar, até 

que ele entrasse na Tenda. (Josué, o servindo como acólito).    

** Se lembre como é a procissão da entrada na nossas Missas... 
  



 

61 
 

Yahweh então falava com Moisés face a face, como um homem fala com seu amigo 

v.11. 

Oração de Moisés: “Agora, pois, se encontrei graça aos teus olhos, mostra-me o teu 

caminho, e que eu te conheça e encontre graça aos teus olhos. Considera que esta 

nação é teu povo” v.13.  
 

CAP. 34 A ENTREGA DA SEGUNDA TÁBUA DO DECÁLOGO.  
 

O caminho do deserto (e a sua teologia) é a escola de vida para todos nós 
 

O caminho do Egito para Terra Prometida era apenas de três dias de distância e o 

povo de Israel levou quarenta anos. Por que Deus quis assim um caminho longo para 

seu Povo quando poderia tê-los conduzido por um caminho mais confortável (Êx 

13,17)? 

Dt 8,2-5 responde que foi uma prova pedagógica da paternidade de Deus.  

Na linguagem sapiencial da passagem, a jornada no deserto foi uma escola de 

sabedoria e de correção, onde o Pai “prova” o filho, para educá-lo ao reconhecimento 

(no seu duplo sentido de reconhecimento e gratidão).  

No deserto, símbolo existencial de ambiguidade e miragens, Israel foi chamado a 

distinguir a Palavra (dabar: falar = agir de Deus) das palavras, a experimentar a sua 

própria fragilidade, a derrota das suas próprias certezas para perceber que a vida 

depende unicamente de YHWH. 

Dt 32,10-12 reinterpreta a viagem exótica como o tempo do desmame ponderado: 

“Ele o encontrou numa terra do deserto, ... ele cercou-o, cuidou dele e guardou-o com 

carinho, como se fosse a menina dos seus olhos. Como a águia que vela por seu 

ninho, ... ela o ergueu sobre suas asas." 

O deserto foi o momento de crescimento de um povo recém-nascido (para Ez 16, uma 

criança enjeitada), que toma consciência da sua libertação e deve aprender a dar os 

primeiros passos não só em direção à “Terra”, mas “na presença de Deus", aceitando 

suas diretrizes. Ao longo do livro do Deuteronômio, o deserto se configura como um 

campo de treinamento para a solidariedade, onde aprendam a se tornar “irmãos”, a 

compartilhar o que é oferecido por Deus e a defender-se mutuamente. 

Estes dois textos, porém, apresentam uma visão retrospectiva do caminho, que 

tem o fôlego de quem está no limiar da meta. Mas Israel, no Mar dos Juncos, não sabe 

disso. O deserto abre-se ameaçadoramente diante dos seus olhos como morte, 

desolação, como lugar inóspito e inabitável, espaço de emboscadas e morada de 

espíritos malignos, onde é preciso ter os bens vitais essenciais e saber gerir bem as 

próprias forças para poder sair disso.  

É claro que no coração de Israel existe a memória eufórica da libertação 

prodigiosa e do futuro das promessas. Mas permanecem duas questões 

perturbadoras, não totalmente removidas: a primeira sugerida pelo Faraó, a segunda 

pelo povo: 

 “Será que o deserto bloqueará Israel?” (14,3); 

«Será que Moisés, que tirou Israel do Egito, o deixará morrer no deserto?» (14,12). 
 

Atrás de nós está a morte do Egito, à nossa frente está a “morte” do deserto.  



 

62 
 

 

Parafraseando Karl Barth, o deserto é como uma porta: atrás dela você pode 

encontrar Deus ou o diabo. Israel é chamado a fazer uma escolha: será capaz de 

enfrentar o risco da sua jovem liberdade e preparar-se para se tornar o que deve ser? 

Poderá confiar em Moisés e em YHWH, que o libertou, e acreditar que este é um 

tempo intermediário mas obrigatório, porque é um momento de verdade nua e 

necessária? 

Ou será que, a dificuldade, a vertigem desta liberdade, despertará a ilusão e o 

arrependimento da falsa segurança da escravatura?  

No primeiro caso, o deserto pode ser a oportunidade para a mais completa 

intimidade entre os parceiros e a providência de dádivas inesperadas na perspectiva 

de Deus; na segunda, o deserto torna-se espaço de intolerância, de protesto, de 

confusão.  

É por isso que na memória profética de Israel o deserto será um símbolo 

ambivalente: num certo sentido (Os 2,16; Jr 2,2) é lido em uma chave ideal e positiva 

como o tempo do "noivado"; mas noutro sentido profético, o deserto nada mais foi do 

que o tempo de uma rebelião contínua e crescente: «Mas os israelitas rebelaram-se 

contra mim no deserto; não andaram segundo os meus decretos, desprezaram as 

minhas leis, que devem ser observadas para que o homem viva” (Ez 20,13).  

Na história do Êxodo e dos Números, ainda que com diferenças, encontramos esta 

última confirmação pessimista: do Mar Vermelho ao Sinai (Ex 15-17) e também depois 

do dom da Lei (Ex 32; Nm 11-12 ; 13-14). 
 

Tentar a Deus significa tomar o lugar de Deus e ensinar-lhe o seu ofício de como 

fazer as coisas, exigir uma manifestação tangível do seu poder e impor os seus 

próprios prazos, mas a quem permanece pontualmente fiel, como Ele mesmo nos 

lembra viverá na confiança (Sl 75,3; Is 5,19; Ez 12,21-28). 
 

Murmurar contra Deus significa ausência de memória. Israel esquece YHWH, o 

único Senhor da vida, que revelou o seu poder sobre o cosmos no Egito, que protegeu 

os filhos e o gado de Israel (Ex 9.3-4; 11.7; 12.12.31) e transformou o mar em terra 

seca; assim como se esquece que foi ele, nas etapas anteriores, quem transformou 

as águas amargas em água potável, quem deu carne e pão no deserto. Mas murmurar 

significa sobretudo negar o êxodo, distorcer o sentido dos fatos. Isto faz emergir a 

pergunta sarcástica: “Por que nos tiraste do Egito para o deserto, para nos fazeres 

morrer de sede?” (17,3).  

Israel lê o Êxodo como um caminho para a morte, não para a vida: como já tinha 

acontecido (14,11-12;16,2), perde de vista a Terra prometida, vê o deserto não como 

um lugar de passagem, mas como «sepulcro» para sempre, zombaria ou traição de 

um Deus impotente (Nm 14,15-16; Js 5,9). No termo “Egito” ressurge o coração 

escravo de Israel, a nostalgia do passado, a rejeição da liberdade do presente e da 

vocação futura: por outras palavras, significa voltar à lógica do Faraó.  

Se pensarmos em Êx 16,2, o povo, como Elias, Jeremias, Jó e Jonas, prefere morrer 

a aceitar e concordar com a lógica de Moisés e de Deus. 



 

63 
 

Moisés deve passar “na frente” do povo, enquanto Deus ficará “na frente” de 

Moisés na rocha no Horebe. Nesta posição Moisés aparece como “sacerdote”, único 

intermediário entre o povo e YHWH. 

Aqui, então, na história do Êxodo, "o dia de Massa e Meriba" torna-se uma 

trágica antecipação do pecado do Êxodo 32 (o bezerro de ouro) e transcende um 

momento histórico específico para abraçar toda a história e chegar ao coração capital 

da relação entre Israel e Deus. Nesta parábola sapiencial o narrador retro-projeta 

todas as questões, os “desertos” e as “sedes” dos momentos mais dramáticos de 

Israel, especialmente o deserto do exílio: “E talvez minha mão seja curta demais para 

redimir, ou não tenho forças para libertá-la?”. (Is 50,2) 

Esta não é uma questão filosófica, nem mesmo a questão de um ateu. É a 

questão do sábio ou do tolo, ambos com dificuldade em compreender o eloquente 

“silêncio” de Deus. O leitor é chamado a decidir, a resolver a “disputa” entre YHWH e 

o povo à luz do que aconteceu e, ele sabe; é sempre o leitor quem deve reconhecer 

a “presença” de YHWH na “ausência” da água e nas ações de Moisés.  

O NT releu a jornada no deserto como paradigma da experiência cristã: a prova 

autêntica da vocação dos filhos de Deus (cf. 1 Cor 10). Em particular, Massa e Meriba 

tornam-se um paradigma do risco e da crise do crente, entre o já do batismo e o ainda 

não da meta. Na «viagem» temos o viático e a bússola de uma Palavra viva e atuante, 

que desnuda cirurgicamente a verdade do nosso coração (Hb 3,7-4,13). 

Jesus revive toda a experiência de Israel no início da sua vida pública. Após 

passar do rio Jordão (Batismo - travessia do mar vermelho) Jesus revive 40 dias no 

deserto entre as feras e animais selvagens e os anjos o serviam (Mc 3) E segundo Mt 

e Lc, Jesus revive todas as etapas da história de Israel no deserto: também as 

tentações que os israelitas experimentaram: 1º o Pão, a fome (Jesus responde, o 

homem não vive somente com o Pão, mas com a Palavra que sai da boca de Deus); 

2º e 3º o diabo quer ser adorado por Jesus, embora seja apenas por alguns minutos, 

revive a tentação de adoração à outros deuses. 
 

 

3. LIVRO DOS LEVITAS 
 

O Gênesis fala da criação, do povo universal (mais de mil anos, fala de várias terras), 

o Êxodo fala de um Povo, Israel (fala de 400 anos na escravidão e dos 40 anos do 

caminho pelo deserto), Levíticos fala de um clã deste povo (e fala apenas de um lugar 

particular, Sinai). Se este livro for lido por um judeu, ou com olhar judaico, será melhor 

para o seu entendimento. Os judeus lêem todo ano este livro com obrigação. Se ele 

não obedecer ao que está escrito aqui até perdia a vida. Por exemplo, se não 

obedecer certas coisas perde a casa, perde a cidadania, e a vida. E algumas vezes 

até tinha o castigo como a pena de morte. O pecado do sexo com um animal merecia 

a morte por apedrejamento. Os judeus tinham temor de Deus ao ler este livro. Deus 

dá as regras para eles viverem bem, na fidelidade. O livro continuamente repete: 

“Sejam santos como eu sou santo” para isso obedecem estas prescrições.  

 Existe o livro de Levíticos, por causa do cap. 32 de êxodo. Os Israelitas pecaram 

contra Deus e agora devem reparar os pecados e Deus lhes ensina como fazer isso. 



 

64 
 

Não precisava de nada disso. Mas os Israelitas eram como Jonas, Deus fala para ir 

para um lado e Jonas vai para o lado oposto.   
 

Estrutura:  

Cap. 1-7: 5 tipos de sacrifícios (oferendas); 

1. O holocausto (queimar as gorduras) macho, sem manchas, não por obrigação 

mas voluntaria; 

2. Oblação (Flor de farinha); 

3. Sacrifício de comunhão (com louvor, sacrifícios voluntários); 

4. Sacrifício pelo pecado ; 

5. Sacrifício de reparação.  

Sacrifícios: o holocausto de farinha e de comunhão (são opções, faz-se 

voluntariamente, sem ter obrigação), mas a oferenda de pecado e de reparação são 

obrigatórios. E estes 5 sacrifícios, oferendas, vão ser completados, realizados em 

Jesus Cristo.  
 

Cap. 8-10: Sacerdócio; 

Cap. 11-15: Pureza e impureza; 

Cap. 16: Yom Kipur, dia da expiação; 

Cap. 17-22: A diferença entre ordinário e santo, secular e sagrado; 

Cap. 23-25: Como deve ser a adoração; 

Cap. 26-27: Votos. 
 

 

LEV 1-7: ÀS 5 OFERENDAS:  

Existiam 5 tipos de sacrifícios: Qurban = oferenda e não sacrifício, (a oferenda de 

Jesus na Cruz, não no sentido negativo, mas positivo, oferenda) 

** Atrás de cada linha do livro de levíticos está Jesus escondido. No NT 

encontramos várias referências e por isso devemos entender bem. Só iremos 

entender o NT a partir do AT. Sem o livro de Levíticos não entenderemos o livro 

de Hebreus: “Pois se pecarmos voluntariamente e com pleno conhecimento da 

verdade, já não há sacrifícios pelos pecados” Hb 10, 26.  

 

Cap.1. Os holocaustos: Quando se vem ao Templo, é necessário trazer um animal 

como oferenda35. 3 tipos de animais: cordeiro, cabrito ou pomba. Deve-se o matar à 

porta da tenda e não dentro. (Cristo é morto fora da cidade de Jerusalém).  

O sacerdote deve colocar a mão sobre a cabeça do animal e transferir todos os 

pecados sobre o animal v.13).. (Jesus carregou o peso dos pecados de todos)  

O animal deve ser dividido e tirado sua pele, e o sacerdote poderia usar esta pele para 

fazer as vestes sacerdotais. Adão quando estava nu diante de Deus após o pecado 

Deus usou a pele do animal para lhe vestir. (Nós nos revestimos no batismo, pela 

dignidade do Filho, pela veste feita com o corpo martirizado, dividido de Jesus).  

                                                             
35 Quando vamos para a Missa, Jesus fica à porta das nossas igrejas e nos pergunta, trouxe o que? Qual a sua 

oferenda? 



 

65 
 

No sacrifício de oblação tudo é queimado, completamente sacrificado, fora da pele. O 

sacrifício de Jesus foi total no “monte Sião, no longínquo Norte, cidade do grande Rei” 

(Sl 48,2) O animal era imolado ao lado norte de Jerusalém. Jesus morreu ao lado 

norte de Jerusalém.  

Se a oferenda for ave, rola ou pombinho (v.16), tirar o papo e as penas: Jesus, após 

a última ceia por 18 horas não comeu nada, a barriga estava vazia, passou bastante 

fome antes de morrer. Puxar as duas asas sem separar (o formato de Jesus na Cruz). 

Jesus se tornou um sacrifício, a oferenda do holocausto.  
 

Cap.2: O sacrifício (a oblação) de Flor de farinha; sacrifício, oferenda, que não tem 

obrigação, mas se faz voluntariamente, como reconhecimento do bem recebido. 

Devolve a Deus uma parte do que ele mesmo deu36.   

*Se o holocausto (primeiro sacrifício) tem o derramamento do sangue, a segunda 

oferenda não tem sangue. São as duas dimensões da Eucaristia: A eucaristia da 

quinta-feira santa tem holocausto sem derramamento do sangue, com pão e vinho (a 

Missa) e sacrifício da Cruz da sexta-feira (holocausto com derramamento do sangue).  
 

A farinha deve ser pura, fina, se deve colocar o óleo (símbolo do Espírito Santo) = as 

nossas oferendas são pela graça de Deus; incenso = oração: a oferenda deve ser 

feita com as orações, como uma liturgia (oferenda = como o sacerdote levanta o 

cálice, o pão e o vinho para o alto); entrega ao sacerdote e ele coloca estas oferendas 

no fogo que está aí queimando e o perfume exalado torna-se agradável a Deus37. 

Além da farinha pode ofertar bolos, fogaças e também aqui tem mais sacrifícios nas 

doações. O que doa com amor não tem quantidade, ou recibo, mas quem dá com 

outras intenções quer a propaganda, recibos e publicidade.  

Nas oferendas destes alimentos, não deve usar duas coisas: não usar fermento 

(fermento muda o caráter natural da dádiva oferecida a Deus= impureza, mentira, 

infidelidade nas ofertas assim como fez o casal da Igreja primitiva: Ananias e Safira: 

“Porque encheu satanás o teu coração para mentires ao Espírito Santo retendo parte 

do preço do terreno?” (At 5) nem mel (Não fazer as oferendas com doces palavras ou 

com discursos orgulhosos sem ter oferendas, igual como Naamã do AT, sentir-se 

como rei, chegado do outro país e o profeta deveria vir ao encontro dele (2 Reis 5).  

Deve acrescentar o sal em todas as oferendas: O sal da aliança= o sal dá estabilidade 

à aliança, ajuda a conservar por mais tempo; no casamento, na refeição das 

amizades, passa o sal, símbolo da estabilidade do amor.  
 

Cap.3.  O sacrifício da comunhão: É a oferenda de agradecimento por um benefício 

recebido, por uma graça particular recebida. É uma oferenda feita voluntariamente.  

O animal da oferenda deve ser sem mancha sem defeito, o sacerdote purifica o 

animal, e após o sacrifício, fazem o banquete. Tem a refeição e todos comem, seja o 

sacerdote que os fiéis (como a sagrada comunhão na Santa Missa).  

                                                             
36 Após a pesca milagrosa o discípulo reconhece e diz: “É o Senhor” (Jo 21,7). Depois, quando chegaram à beira, 

encontraram o pão e o peixe preparado, mas Jesus pediu aos discípulos para trazer do que eles pescaram. A 
participação, o dízimo do discípulo é o reconhecimento da presença de Deus  atrás dos nossos sucessos e 
riquezas.  
37 É como a oferenda da viúva do NT. A viúva ofereceu o que tinha e outros deram do que sobrou (Lc 20,4). 



 

66 
 

As partes do corpo: as entranhas, rins, fígado são expressões de amor, de adesão 

total. “Minhas entranhas se comovem” (Jr 31,21). Adorar o Senhor com todo o coração 

e não ir atrás de outros deuses, não dividir o amor.  

Não beber sangue: pois a vida está no sangue (AT), porém no NT Jesus fala de “beber 

deste sangue”. No AT se beber o sangue do animal, que é inferior ao sangue do 

homem, homem receberia a vida inferior. No NT se beber o sangue de Cristo, o 

homem bebe o sangue de Deus, do Ser superior.  
 

Cap.4. Sacrifício pelo pecado: é uma oferenda de obrigação.  
 

**Todas as coisas no livro de Levíticos são consideradas na ordem: impuro, profano 

ou puro (Lev 10,10). 
 

Estes dois últimos sacrifícios são assim como no sacramento da confissão, confessar-

se e depois reparar-se, fazer a penitência da confissão.  

O sacrifício pelo pecado é para aqueles delitos cometidos sem ter intenção de pecar, 

pecado por advertências (vv. 4,2.13.22.27; 5,14.17) Para os pecados com intenção 

não existia sacrifícios.  

“Pai, eles não sabem o que eles fazem” (Lc 23,37). O que significa? O homem peca 

pensando que é correto, mas é errado, pois ele faz sem saber que é errado, não com 

intenção de errar, mas acontece o erro. Ou então, uma pessoa errou e não tem 

arrependimento, pensa que é correto e isso é com advertência. Deus sabe que o 

homem peca, cai no pecado sem intenção, ou como consequência do seu passado, 

das suas qualidades genéticas, as ocasiões que fazem o homem pecar e por isso 

Jesus na cruz reza: perdoa-lhes, pois não sabem o que fazem (Heb 10).  

O pecador não é aquele que pecou, mas aquele que ama o pecado e quer permanecer 

no pecado, pois nossos pecados são perdoados pelo sangue de Cristo. Ele derramou 

o sangue por nós.  

Lev 4,3: O sacerdote peca e a consequência vai para o povo; O pecado de todo o 

povo equivale a um pecado do sacerdote e por isso as oferendas são as mesmas (um 

novilho). De fato, para destruir a Igreja basta destruir um sacerdote ou um consagrado 

que as consequências são mil vezes maiores.  
 

Cap.5: O sacrifício de reparação; O sacerdote que define qual penitência/sacrifício  

fazer. 
 

Cap 6-7: Como se deve praticar estes sacrifícios e já vimos no livro de Êxodo. 

Lâmpada ao santíssimo: Um fogo perpétuo arderá sobre o altar, sem jamais apagar-

se. Cada manhã o sacerdote lhe acrescentará mais lenha... (6,5-6). 
 

Cap. 8-10: Investidura dos sacerdotes: Quem fundou o sacerdócio do NT? A base 

está aqui: 8,5: Moisés lava Aarão e os filhos com água (Jesus lava os discípulos antes 

da instituição da Eucaristia Jo 13). Jesus fala a Pedro: “Se eu não te lavar não terás 

parte comigo” (Jo 13,8). De fato, os levitas não tinham a parte da Terra, o Senhor era 

a parte deles (Dt 10,8-9).  
 



 

67 
 

Cap.9: 9,12: Aarão fez todos os 5 tipos de sacrifícios. Jesus, no mistério da cruz e da 

ressurreição repete todos estes 5 sacrifícios e faz os mesmos gestos de Aarão, assim 

como também os gestos do sacerdote na santa Missa:  

Como por ex. 9,22-24: Jesus desce da Cruz, desceu ao túmulo da morte, abençoa a 

todos os que encontram, sejam os vivos como os discípulos sejam os defuntos, cada 

Adão, e depois vem o fogo de Pentecostes. Para chegar o fogo, Aarão fez 5 tipos de 

sacrifício. Para receber o Espírito Santo devemos fazer estes 5 tipos de sacrifício, 

oferendas agradáveis a Deus: devemos mortificar também o nosso corpo para receber 

o fogo do Espírito, jejum, silêncio, oração etc… são necessários para nossa vida, para 

descer o fogo do Espírito sobre nós.  
 

Cap. 10,1-3: Porém os dois filhos de Aarão, Nadab e Abiú, vendo o que o pai fez, 

quiseram fazer a mesma coisa sem ser chamado para isso. E o fogo chegou e eles 

morreram. Em todo lugar que tem o incenso não é do Espírito Santo, o caminho de 

Deus é o caminho dos sacrifícios e sofrimentos. Olhando os outros, não queira fazer 

coisa semelhante sem ter sido chamado, igual a Ananias e Safira, que vendo a 

generosidade de Barnabé queriam fazer igual, mas não era genuína a oferta e no final 

chegou a morte (At 5). 
 

Cap. 10,10: Não beber vinho quando se vai para o sacrifício. Separem entre o sagrado 

e o profano, o impuro e o puro.  
 

Cap.11-15: A separação entre a pureza e impureza:  

Cap.12. A purificação da mulher depois do parto: “No oitavo dia do nascimento 

circuncidava o prepúcio do menino e, durante 33 dias, ela (a mãe) ficará ainda se 

purificando do seu sangue. Ao terminar o tempo da purificação levará ao sacerdote, 

um cordeiro de um ano ou um pombinho ou uma rola em sacrifício pelo pecado. O 

Sacerdote os oferecerá diante de Yahweh, realizará por ela o rito da purificação”(vv 

3-4). Maria e José foram ao Templo com o Menino após 40 dias (segundo a prescrição 

da lei (Lc 1,59). Embora levaram a rola (pois eram pobres) a verdadeira oferenda era 

o Menino, não pelos pecados próprios, mas por nós. Desde então, Ele é a oferenda 

do Pai para nosso resgate. E Maria sem pecado, não precisava de expiação, pois ela 

é imaculada e virgem antes, durante e depois do parto, pela virtude de Cristo. Por isso 

celebramos após 40 dias de Natal, no dia 2 de fevereiro a apresentação de Jesus ao 

Templo. E na Igreja, o batismo era celebrado no oitavo dia do nascimento da criança, 

como também a pia batismal era octogonal, com oito lados, simbolizando do oitavo 

dia que é o dia do sol, dia da ressurreição, dia do Senhor!.   
 

Cap.13-15 Lepras: o corpo, veste e casa (Êxodo). No AT eles moravam na tenda e 

por isso precisavam de privacidade e separar-se e, no NT não importa mais a 

impureza do Corpo, mas a do coração.  
 

Cap.14: A purificação do leproso: Aqui tem dois rituais de purificação, um para 

expulsar o mal (a novilha vermelha para expulsar o Azazel, demônio que os hebreus 

e cananeus acreditavam que habitasse no deserto, terra árida onde Deus não exercita 

a sua ação fecundante (refr.Lev 17,m7)) e outro com azeite (vv 15-18).   



 

68 
 

Aqui podemos ver vários momentos da administração do sacramento do batismo: 

As duas unções: a unção do catecúmeno, o exorcismo e a unção da crisma, 

derramando em nós as virtudes teologais da fé, esperança e caridade. Assim também 

a unção nos 5 sentidos (visão, audição, olfato, paladar e tato), nas orelhas para ouvir 

a Palavra, na testa para meditar a Palavra, nos olhos para enxergar e contemplar, na 

boca para proclamar a Palavra e no peito para contemplar a Palavra etc.  

A primeira parte do sacrifício acontecia fora da porta do Templo e depois entrava, 

assim como no batismo: a primeira parte do batismo é administrada fora da Igreja e 

depois aos poucos vai entrando até participar do banquete eucarístico. A purificação 

no oitavo dia (v. 23). 
 

 

O CAP 16 . A FESTA DE YOM KIPUR: DIA DE JEJUM E PENITÊNCIA 
  

Aqui o leitor automaticamente vai para as celebrações do tríduo Pascal! 
 

- Os preparativos desta festa começam no dia anterior. (Jesus começou um dia 

anterior os preparativos mandando os dois discípulos. Após a última ceia, 

Jesus não comeu mais nada); 

- Após o sacrifício de reparação, eles comem (Jesus come após a ressurreição); 

- Eles limpam, purificam com o sangue do cordeiro, o altar, as vestes, o povo, o 

altar etc; 

- O sacerdote, tira todas as vestes e coloca apenas uma toalha (Jesus na Cruz 

estava com apenas uma toalha); 

Quando o sacerdote faz este sacrifício ele está sozinho, ninguém fica dentro, todos 

fora do santuário (Na Cruz todos foram embora, Jesus estava sozinho). 

O Sacerdote, lava as mãos (Pilatos lava a mão antes de sacrificar o Filho).  

O Sacerdote, após lavar-se pega um boi (para pecados próprios) e dois bodes (tira a 

sorte e mata-o fora das portas do santuário), e sobre o outro bode, o sacerdote coloca 

a mão (carrega todos os pecados pela imposição das mãos e bate, persegue e manda 

embora para deserto e nunca mais volta este bode e apenas no ano que Jesus morreu 

aquele bode voltou, pois Jesus assumiu tudo e por isso não precisava mais de outro 

bode.   
 

Aspersão do sangue:  

O sacerdote asperge o sangue, e depois entra no santo dos santos e acende as sete 

velas, a menorah, e purifica todo o lugar, no meio dos querubins, altar etc. Deus nos 

purificou, com seu sangue ele nos selou com a aspersão do seu sangue.  

Antes de entrar no lugar chamado Santo dos Santos, queima bastante incenso 

(incenso= são 7 as orações de Jesus na cruz). 
 

O sacerdote sete vezes asperge este sangue (Lev 16, 19ss): Jesus derramou o 

sangue sete vezes ao longo da sua paixão: 

1. Lc 22,39-46 (caiu o suor como sangue em Getsêmani); 

2. Mt 27,30: Eles cuspiram, bateram-lhe na cabeça (Mi 5,1) e caiu o sangue de 

Jesus; 

3. Is 50,6: “Caiu o sangue quando puxou seus cabelos e barba; 



 

69 
 

4. Mt 27,26: Depois de açoitá-lo entregou-o para que fosse crucificado, ao açoitar 

caiu o sangue;  

5. Mt 27,29: Ao colocar a coroa de espinhos na sua cabeça caiu o sangue;  

6. Mc 15,24: Ao bater os pregos nas mãos e nos pés; 

7. Jo 19,34: Quando o soldado lhe traspassou o lado com a lança e imediatamente 

saiu água e sangue; 
 

Sete efeitos do sangue de Jesus:  

1. Resgate: (1 Pd 1,18-19): “...fostes resgatados pelo sangue de Cristo”, das mãos 

dos inimigos, ele pagou o preço por nós. (Ef 1,7) Quando comemos a carne 

dos animais, eles se tornam parte de nós e quando nós comemos o corpo de 

Cristo nós nos tornamos parte do Corpo de Cristo e por isso ressuscitaremos, 

pois ele ressuscitou;  

2. (1 Jo 1,7): O sangue de Cristo nos lava, nos purifica de todos os pecados; 

3. (Rm 5,9): “Somos justificados pelo sangue de Cristo”, (Is 61,10) “Como o noivo, 

cobriu-me com manto de justiça”, Nós, sendo pecadores, inimigos, fomos 

justificados, “cobriu-me com o manto”, pelo sangue de Cristo”.  

4. (Hb 13,12): “O seu sangue nos santificou”. 

5. (Jo 6,53-54): “Se não comer o corpo e beber sangue, não terá a vida”, quem 

comer e beber tem a vida eterna. Ao comungar pedir esta graça: que o nosso 

corpo tenha a vida eterna.  

6. (Hb 10,19): Temos a liberdade de entrar no Santuário, à sua presença pelo 

sangue de Cristo; 

7. (Hb 12,22-24): Nós nos aproximamos da Cidade de Deus pelo sangue de Cristo 

(mais eloquente do que o de Abel. Inocente, caído numa terra particular, não 

por vingança como o de Abel, mas pedindo perdão por nós).   

Este sangue está aí no píres, se não deixar se aspergir… o sangue vai ficar lá sem 

ter efeito. Se o Povo de Israel, no Egito, não tivesse aspergido nas portas dos judeus, 

aconteceria a morte.  
 

O sacerdote pondo ambas as mãos sobre o cordeiro, invoca e transfere todos os 

pecados próprios e do povo e depois envia para o deserto.  O cordeiro que é enviado 

para o deserto não é para Azazel, mas para aniquilar o demônio e suas 

consequências. E o bode levará sobre si todas as faltas deles para uma região 

desolada”. É bom lembramos aqui o ‘4º Canto do Servo’ que lemos como a primeira 

leitura da sexta-feira santa:  

“Era desprezado e abandonado pelos homens, um homem sujeito à dor, 

familiarizado com a enfermidade, como uma pessoa de quem todos escondem 

o rosto; desprezado, não fazíamos caso nenhum dele. E no entanto, eram as 

nossas enfermidades que ele levava sobre si, as nossas dores que ele 

carregava. Mas nós o tínhamos como vítima do castigo, ferido por Deus e 

humilhado. Mas ele foi trespassado por causa das nossas transgressões, 

esmagado em virtude das nossas iniquidades. O castigo que havia de trazer-

nos a paz, caiu sobre ele, sim, por suas feridas fomos curados. Todos nós como 

ovelhas, andávamos errantes, seguindo cada um o seu próprio caminho, mas 



 

70 
 

Iahweh fez cair sobre ele a iniqüidade de todos nós. Foi maltratado, mas 

livremente humilhou-se e não abriu a boca, como um cordeiro conduzido ao 

matadouro; como uma ovelha que permanece muda na presença dos seus 

tosquiadores ele não abriu a boca. Após detenção e julgamento, foi preso. 

Dentre os seus contemporâneos, quem se preocupou com o fato de ter ele sido 

cortado da terra dos vivos, de ter sido ferido pela transgressão do seu povo? 

Deram-lhe sepultura com os ímpios”(Is 53,3-9) 
 

Cap.17-22 Lei da santidade: Adorar outros deuses=prostituição: Não mais 

oferecerão os sacrifícios aos sátrios, os falsos deuses, com os quais se prostituem 

(17,7); Não façam nem como os que são do Egito nem como os que são de Canaã 

(18,2). Santidade em tudo o que fazem, consigo, com os outros (18-20), e com Deus  

assim como nas oferendas e sacrifícios (21-22). “Sede santos, porque eu, Iahweh 

vosso Deus, sou santo” (19,2).  
 

Alguns preâmbulos básicos: 
 

Deus dá certas regras, como não comer o coelho e o porco… por quê? Para muitas 

coisas não existe o porquê! 

1. Deus não coloca nenhum motivo: Não existe o porquê diante das regras de 

Deus. Existiam 613 regras, sem motivo. Não precisa questionar Deus, ele falou 

e acabou, ele é o pai e é para o nosso bem aceitar cegamente o que Deus falar. 

Por ex. Deus falou: “não comer da árvore do meio do jardim”. Não existe o 

porquê, basta apenas obedecer.  

2. Se desobedecer tem castigo, se obedecer tem as bênçãos. “Sejam santos, pois 

eu, vosso Deus sou santo” (Lev 19,2). Jesus disse: “Não vim abolir a lei nem 

os profetas, mas para completar”. Então tudo o que diz no AT completou no 

NT.Por exemplo: os 10 mandamentos de AT, dois mandamentos são 

modificados: “Amarás o teu próximo como a ti mesmo”; 

 Não fazer a imagem de Deus, no AT o povo não conhecia o rosto de Deus, 

mas no NT o povo já viu como é o rosto de Deus por Jesus. No AT celebrava 

o sábado, no NT: a ressurreição de Jesus se celebra no dia do sol, domingo;  

Dt 25,4: “Não cobrir a boca do animal:  No NT realiza e completa: 1 Cor 9,9 São 

Paulo diz: Deve pagar aos que transmitem a Palavra. 

3. Tem algumas coisas do AT que não é mais válido: comer carnes de porcos, 

coelhos etc. At 10,10, no NT se pode comer de tudo. 

4. A santidade de Deus: Hb 12, 28-29 “Nosso Deus é um fogo abrasador”. 

5. Alguns pecados cometidos devem ser reparados: deitar com mesmo sexo, com 

os animais… Para isso Deus fala de um “substituir” pelo pecador. Quem fez 

tais pecados merece a morte, mas Deus não quer a morte do pecador, para 

isso substitui o sangue do cordeiro... traga o cordeiro, coloque acima dele teus 

pecados e sinta-se livre.  

6. Deus fala de todos os aspectos da vida cotidiana e por isso fala até das 

impurezas sexuais. Para Deus tudo é importante, o judeu até quando entra no 

banheiro rezava e santificava todos os atos. Jesus se preocupa com todas as 



 

71 
 

dimensões da nossa vida (Lc 4,16). No AT o que fala a nível físico ou biológico, 

o NT transforma em sentido moral e espiritual: Por exemplo: No AT está escrito: 

“não comer sem lavar as mãos’, e Jesus diz: “o que vem do coração é o que 

faz impuros ou puros”, Jesus completa o AT (Mt 5-7). Fala da situação das 

mulheres pós-parto (após 40 dias vão ao templo, hoje pode ir até no mesmo 

dia, não é uma regra). 

 

Cap.23-25: As festas do ano que são nove 

1. Sábado  

2. Páscoa e a festa dos ázimos (!º mês: Nisan); 

3. A oferenda de primeiros frutos 14,15,16: 1Cor 15,22-23 

4. A festa das semanas e Pentecostes; 

5. Primeiro dia do sétimo mês, festa das Trombetas(1Cor 15,52) 

6. O dia das expiações, Yom Kipur; 

7. A Festas das Tendas (lembrando os 40 anos no deserto);  

8. Ano Sabático (25, 1-7);Resgate da Terra, das pessoas e da propriedade.  

9. Jubileu (28,8-17) 
 

Cap.26: Bênçãos e maldições 

Cap.27: As regras para o cumprimento dos votos (regulamentos pós-exílico).  

 
 

4. NÚMEROS. 
 

Contexto. 

Vamos tentar nos situar onde estão os Israelitas agora: 

(Nm 1,1): O povo saiu do Egito no primeiro mês (Nisan) após o dia 14 e, no terceiro 

mês chegaram ao monte Sinai. Permaneceram aí 10 meses, receberam os Dez 

Mandamentos e fizeram a Tenda dos sacrifícios, a Tenda da reunião. Terminando 

assim um ano e um mês desde a saída do Egito, foram em direção a Cades ( Nm 1,1; 

9,1). 
 

Por que o nome ‘Números'? 

O livro de Números tem este nome porque começa e conclui com o recenseamento 

do povo (cap. 1 e cap. 26). Ao sair do Egito eram 20 mil pessoas. No primeiro 

recenseamento ai sair do monte Sinai eram 6.03550 (seiscentas e três mil e 

quinhentas e cinquenta pessoas), homens hábeis para guerra, acima de 20 anos (sem 

contar crianças, mulheres, doentes e idosos 1,46),  e ao chegar em Cades eram 

6.01730. Diminuíram 1820 e, entre aqueles que saíram do Egito ficaram apenas 3 

pessoas: Moisés, Josué e Caleb. Os outros todos morreram e por isso faz de novo o 

recenseamento.  
 

Estrutura do Livro:  

Cap. 1-9= O povo está no monte Sinai.   



 

72 
 

Cap. 10-12: A viagem de Israel de Sinai para Cades, com 40 dias, do outro lado de 

Canaã - lado norte (13,25), com a distância de apenas 3 dias ainda para chegar à 

Terra Prometida, Canaã.  

Cap 13-14: O povo cometeu grande pecado e como consequência vão ficar vagando 

por 39 anos pelo deserto (cap. 14,23.32).  
 

E já comeram, degustaram os frutos da terra trazidos pelos espiões, porém, ficaram 

com medo dos povos de Canaã devido às notícias trazidas pelos espiões, exceto 

Caleb (13,27-33). As más informações podem causar a destruição de um povo inteiro.  

Todos morreram, exceto os três (v.14,30). Os 40 anos correspondem aos 40 dias de 

infidelidade (v.33). De fato, foi derrotado e empurrado de volta ao deserto.  

** Nossas infidelidades podem causar os atrasos nas nossas vidas. Moisés intercede 

pelo povo, mas as penas do pecado devem ser pagas.  

** São Paulo vai fazer a releitura do livro de Números dizendo assim: “Ora, esses fatos 

aconteceram para nos servir de exemplo a fim de não cobiçarmos coisas más, como 

eles cobiçaram, não vos torneis idólatras como eles…” (1Cor 10,5). 
 

Cap. 15-36: Os sofrimentos e desafios do deserto até chegar aos vales de Moab, 

outro lado da Terra prometida. 
 

Cap. 2 A tribo de Levi nos acampamentos: No recenseamento, não foi contada a 

tribo de Levi (1,47). Pois eram destinados ao serviço da Habitação do Testemunho 

(da Arca), de todos os utensílios e de tudo o que lhe pertence (1,48ss). Enquanto cada 

tribo ficava no seu acampamento, os Levitas deveriam morar ao redor da Habitação 

(os sacerdotes custodiando a Igreja, o templo). E este formato de acampamento já 

prevê o Corpo da Igreja.  

 



 

73 
 

 
 Quem deve cuidar do tabernáculo é a tribo dos Levitas. Porém, cada um desta tribo 

ainda estava dividido nas tarefas (cap.2-3):  

A família logo depois de Levi a tribo de Judá.  Nos 40 anos no deserto, enquanto 

estavam vagueando também entre eles tinha uma organização.  

** Na Igreja cada membro tem uma função, o sacerdote tem sua função, o acólito tem 

sua função, o diácono, o ministro, o religioso, a religiosa tem uma função, cada 

pastoral, movimento, cada leigo tem uma função. Tudo deve estar em ordem, tudo em 

‘Ordem e Progresso'. Assim como Deus é Ordem e, tudo o que ele fez foi em ordem, 

cada coisa segundo sua espécie. Precisamos na vida de disciplina e ordem, pois, 

somos a imagem e semelhança de Deus.  O livro de Números nos ensina que a 

espiritualidade e a ordem devem caminhar juntos. Até ao Sinai o povo andava de 

qualquer modo, não tinha o Tabernáculo; a partir do Sinai, tem o Tabernáculo, tem a 

presença de Deus e por isso tudo tem que estar em ordem.  Nm 2,9. 15.31.34; 3,5 

(quem deve sair primeiro, quem deve sair depois…) Os Levitas estão ao serviço de 

Aarão e os sacerdotes (3,5.36). Por exemplo, quando o sacerdote entra para o Santo 

dos Santos, o levita traz o prato com água e faz a purificação (4,6).  

Quando não teve a obediência, morreram (3, 4). 
 

Cap.5: A purificação do acampamento: Colocar fora do acampamento as pessoas 

contaminadas pelos pecados sexuais, por lepra etc. pois, todo o acampamento é 

consagrado pela presença do santuário no meio deles (embora o autor não dá a 

resposta ao caso destes de como devem chegar ao santuário para a purificação se o 

santuário fica no meio do acampamento sem passar por ele). 

5,12-13: Se houvesse duas testemunhas, incorreria em pena de morte. O adultério é 

injustiça contra o marido e contaminação da mulher (Eclo 23,23). 



 

74 
 

Cap.6. O Nazireato: Era uma consagração ao Senhor. Ex. Sansão (Jz13-16).Sansão 

quebranta as três proibições: bebe vinho, toca um cadáver, deixa que lhe cortem o 

cabelo (Am 2,12; 1Sm1,1; 1Mc 3,49-50).  
 

Cap.7-8: No resto dos capítulos (7-10) descreve vários momentos do ritual como a 

credência e as oferendas (4,6); e as tarefas de cada clã ao redor do tabernáculo.  

** comparar com as partes da Missa e as procissões nossas.  Olham como 

carregavam a arca e a beleza das ordens numa procissão nossa! As lâmpadas do 

candelabro (cap.8); Os levitas são oferendas a Yahweh: a imposição das mãos sobre 

os levitas (pois são ao lugar de todos os primogênitos de Israel 8,18).  A idade do 

levita para servir: entre 25 a 50 anos de idade 8,23-26.  
 

CAP. 9-10: A PÁSCOA E PARTIDA DO SINAI. 

Fazer tocar duas vezes as trombetas para convocar as tribos: quando soa uma vez, 

os príncipes e chefes e quando soa duas vezes toda a comunidade.  

10,11-36:  Saída do Sinai, “no segundo ano, segundo mês, no dia 20 do mês” (10,2) 

Total: um ano, um mês e 20 dias a partir do Egito. E chegam no deserto de Fará. 

10,35: “Moisés rezava: “Levanta-se Yahweh, e sejam dispersos os teus inimigos e 

fujam diante de ti os que aborrecem e no lugar de repouso dizia: ‘volta, Yahweh, para 

as multidões de milhares de Israel”. Sl 68: “Deus se levanta, seus inimigos debandam, 

seus adversários fogem de sua frente, Tu os dissipais como a fumaça se dissipa…” 

Faz parte da oração do Exorcismo da Igreja.  
 

 

Cap 11: É a história de cada um de nós. Por que acontece os atrasos nas nossas 

vidas? Qual foi o erro deles? Aqui começa os falecimentos do Povo:  

1ª Causa: Tabera. O povo começou a murmurar (v 1-3). Se murmurar vem o fogo e 

devora todo o acampamento. Por 38 anos este povo murmurou.   

2ª Causa: Queixar-se continuamente (v.4-10). Toda hora e por tudo ficam queixando-

se. Estão lembrando de cebolas, pepinos e melões do Egito e cansaram do maná. 

Não conseguem ver o bem que Deus deu, ficam lamentando sempre o que não tem. 

Cada um, na frente das suas casas, ficam lamentando (11,10). Eles têm saudade do 

passado e não tem perspectiva do futuro. Querem sempre voltar para Egito.  

3ª Causa: Moisés vendo tudo isso sentiu desgosto de Deus (v.10-15). “Fui, eu, 

porventura que concebi todo este povo? Onde acharei a carne para este povo? ” 

** É o retrato nosso! Fechar a boca de Deus!  

Deus responde resolvendo o problema de Moisés de duas maneiras (v.16-20): 

“Reúne setenta anciãos de Israel… tomarei do Espírito que está em ti e porei neles. 

Assim levarás contigo a carga deste povo e tu não a levarás sozinho…” (16ss). Vão 

receber a carne para comer, não por um dia ou dois dias, mas até que saia pelas 

vossas narinas e vos provoque náuseas, visto que rejeitastes…”. 

Moisés fala: O povo é grande, 600.000 homens… você vai conseguir dar 

comida para todo mundo??? E Deus: “Porventura está encurtado o braço de 

Yahweh?”.  
 



 

75 
 

Efusão do Espírito vv.24-30: Deus escolheu 70 pessoas, vieram 68 e, dois vieram 

atrasados  (Eldad e Medad), permaneceram nas suas tendas e, também receberam o 

Espírito Santo e começaram a profetizar. Josué intervém querendo proibi-los (Como 

os discípulos perguntaram a Jesus  Mc 9,38s) E Moisés: Oxalá se todo o povo fosse 

profeta! (11,29).  

** Destes 70 que tem depois no tempo de Jesus o sinédrio de 70 pessoas que julgaram 

Jesus. Marcos 14,53–65, Mateus 26,57–68, Lucas 22,66–71. 
 

O milagre das codornizes (a carne abundante) v.31-35: Deus sabe que durante a 

viagem não precisa comer tanta carne, pois tem no meio do povo todo tipo de pessoas, 

crianças, doentes, mães grávidas, tem que carregar o peso etc. Era suficiente o maná 

neste particular tempo, mas o povo queria a carne. Deus deu a carne abundante 

segundo a concupiscência deles, e as consequências foram grandes, comeram e 

muitos morreram. É a interpretação do povo, ver nas pragas a mão de Deus e os 

corpos mortos foram sepultados no local com nome: Cibrot-ataava = “o sepulcro da 

concupiscência”.   
 

Cap.12: Chegaram ao deserto de Fará (em Cades): Com dois capítulos passaram 11 

dias. 4ª Causa: Miriã e Aarão (a irmã e o irmão) murmuraram contra Moisés: 

Começaram a falar mal da esposa Cuchita, Séfora, madianita e depois, os ciúmes 

contra Moisés: “falou porventura, Yahweh, somente a Moisés? Não falou também a 

nós?” Moisés era humilde e não respondeu nada (v.3). Há 82 anos Moisés bateu e 

matou o egípcio, agora mudou completamente.  Deus viu e ouviu isso. A resposta: 

Miriã imediatamente ficou leprosa, branca como a neve (v.9). Conforme a lei dos 

leprosos, ela deve ficar fora do acampamento (assim como quando um pai cuspir no 

rosto do filho, a pessoa ficava impura e devia ficar fora do acampamento, assim igual, 

se alguém ficar com ciúme contra o meu consagrado, o meu escolhido é igual ao meu 

cuspir no seu rosto).  A viagem ficou parada por mais alguns dias e somente depois 

que ela entrou no acampamento a viagem continuou (v.15). O pecado de uma pode 

atrasar o projeto de um povo todo.  
 

Moisés intercedeu por eles (v.11) e ficaram curados.  

Devemos respeitar a pessoa escolhida por Deus.  

Saul sente ciúme contra Davi e estava procurando matá-lo. Davi foge e depois 

encontra Saul na caverna e poderia matá-lo, mas diz: “Não levantarei a mão contra o 

ungido de Deus…”(1 Sam 24,1-7);  

Jesus disse: “não façam o que fazem, mas recebam o que dizem, pois são ungidos” 

(Mt 23,1-3) ;   

“Saulo diz: Não sabia que ele era sumo sacerdote e peço perdão!” (At 23,1-5). 

Pode acontecer de não ter simpatia com os nossos superiores, consagrados, mas 

devemos reconhecer que a autoridade vem de Deus. Por outro lado, devemos fazer o 

exame de consciência: Será que estou falando isso por que tenho ciúme?  “A morte 

entrou no mundo devido ao ciúme do diabo” (Sb 2,24).  
 

Cap.13 Exploração da terra Canaã:  



 

76 
 

5ª Causa: Não enxergar Deus:  Moisés manda 12 pessoas, uma de cada tribo, para 

explorar a terra de Canaã. Voltando apresentaram com terror a situação da terra 

prometida, colocando desânimo nas pessoas, sem enxergar Deus nos seus caminhos. 

Apresentaram as 5 raças que se tinha em Canaã (descendentes de Cam38, filho de 

Noé (Gn 10,6) sem lembrar-se de um Deus que os salvou das mãos do faraó. “Não 

podemos marchar contra esse povo, visto que é mais forte do que nós… somos os 

gafanhotos diante daqueles gigantes! ” (v.31-33). 
 

Cap.14  Revolta de Israel. 

6ª Causa: “A noite toda os Israelitas ficaram chorando: Bastava morrer! 

Escolhamos um chefe e voltemos para o Egito”  (14,2-4). 

Aarão e Moisés choram e se prostram diante de Deus.  Logo, Josué e Caleb 

intervieram para falar o bem e as possibilidades de entrar na terra lembrando das 

maravilhas que Deus já fez na sua vida. E os outros queriam apedrejá-los e Moisés 

continua intercedendo. 

O castigo: Passar mais tempo no deserto. Ninguém que saiu do Egito vai entrar na 

Terra exceto Josué e Caleb (14,20-25.29-34). Vai voltar para o deserto aqueles que 

não tem reconhecimento do que Deus já fez, vão morrer, seus filhos por 40 anos (por 

40 dias) vão ficar andando para lá e para cá pelo deserto e só depois vão entrar na 

terra. 

**Se nós adoramos e louvamos o Senhor pelos bens que dele já recebemos adiantam 

bastante os nossos passos!  

7ª Causa: desobediência e orações não sinceras (v.39-45). Tentativa fracassada 

dos Israelitas. Se arrependeram, e querem logo subir à montanha para adorar Deus e 

chegar à Terra. Moisés falou de não subir para não ser entregue nas mãos dos 

inimigos, o Tabernáculo não está com eles, Moisés não está com eles. E não ouviram 

Moisés, subiram, os louvores deles; eram apenas um louvor imediato e o resultado 

foi: morreram todos, foram derrotados pelos inimigos, pelos cananeus e amalecitas 

(14,45). 
 

Cap.15.Poderes dos sacerdotes e dos levitas. 15,37ss. As borlas das vestes: Era para 

controlar os olhos e corações e seguir a Palavra se Deus. E bom lembrarmos aqui da mulher 

hemorroida ao tocar na borla da veste de Jesus ficou curado ( MT 9,20).  

 

Cap.16.  8ª Causa: O orgulho e não aceitação da autoridade= todos são iguais:  

Rebelião de Coré (tribo de Levi), Datã e Abiram (tribo de Rúben) juntaram mais de 

250 líderes e príncipes que já tiveram uma posição no meio do povo: se encheram de 

orgulho e murmuraram contra Aarão e Moisés dizendo: “todos nós somos 

consagrados e Yahweh está conosco também e então por que vocês devem se exaltar 

acima de nós e usar a autoridade?”. Eles já estavam com uma posição e um 

compromisso no meio do povo: como a tribo de Levi, eram encarregados a cuidar do 

santuário, mas queriam mais, exercer o sacerdócio (v. 9-10). E ainda, chamam o Egito 

como lugar que corre leite e mel e não a Terra prometida que Deus vai dar (v.13 ) e, 

                                                             
38 O filho descobriu e publicou a nudez do pai. 



 

77 
 

Moisés chama atenção deles (v.8-11). As palavras duras e revoltadas de Datã e 

Abiram contra Moisés (v.12-15). 

** São Paulo diz: somos membros do mesmo corpo e a cada um foi dada uma missão. 

As mãos não precisam desejar fazer o que os pés fazem (1Cor12).  

Castigo: Eles, suas famílias e seus filhos, afastados das tendas, desceram ao Xeol, 

a terra abriu a boca e os engoliu (v. 25-33) além dos 250 homens que se juntaram 

com eles oferecendo incensos (v.35).  
 

Os descendentes da tribo de Core escreve os salmos 42 a 49 e 84 com título “Dos 

filhos de Core”  e o Sl 84 diz assim lembrando dos seus antepassados que pecaram 

no serviço do altar e acabaram morrendo: “ Sim, vale mais um dia em teus átrios que 

milhares a meu modo ficar no umbral da casa do meu Deus que habitar nas tendas 

do ímpio”. 84,11. É bom não repetir os pecados dos antepassados, aliás reparar por 

eles.  

Cap. 17-19: 

O ramo florescendo de Aarão; entre os 12 ramos, representando as 12 tribos para 

mostrar que Deus escolheu Aarão mesmo e não precisa ter ciúme contra ele (v.16-

26).  

Os sacerdotes: oferecem em nome do povo sacrifícios, esses são para expiação dos 

pecados dos outros (v 1-7) e o povo deve cuidar deles (v. 8-19).  
 

 

Cap. 20-22: A viagem de Israel durante 38 anos e chegam de Cades a Moab. 
 

cap. 20:  As águas de Meriba: Repetição de Ex 17.  
 

Miriã morre em Cades e Aarão morre em Hor e ordena ao seu filho Eleazar.  

Estão com sede e lamentaram-se contra Moisés. Já tiveram sede e Deus fez 

prodígios, mas agora eles se esqueceram e estão murmurando. Moisés bateu com a 

vara na rocha e saiu água. Mas o castigo que Moisés recebeu: não vai entrar na terra 

Prometida, porque vocês não acreditaram em mim (20,12).  

Refr. (1Cor 10,4) “... todos beberam da mesma bebida espiritual pois todos 

bebiam da pedra espiritual que os seguia; e essa pedra era Cristo”. 

** AT: confiar no próprio poder; NT: Reconhecer a iniciativa de Deus, graça 

gratuita: Heb 11,6); “Porque é gratuitamente que fostes salvos mediante a fé. 

Isto não provém de vossos méritos, mas é puro dom de Deus” (Ef 2,8). 
 

20,14ss Edom nega a passagem (Jz 11,16-17): O povo está em Cades e devem 

passar por Edom (descendentes de Esaú, irmão gêmeo de Jacó - Israel).  Como 

outrora Jacó se mostrou humilde e generoso para reconciliar-se com o irmão ofendido 

(Gn 32-33) assim os Israelitas se dirigem com modéstia e condições razoáveis a seus 

parentes, já sedentários (não faremos nada danos às plantações, e pagando bem para 

a agua de beber). Porém, eles não deixam passar por lá e precisam agora dar a volta 

ao país.  

Assim também Seon, rei dos amorreus não deixou Israel atravessar a sua terra 

(21,23). Mas Israel consegue combater contra eles e conquistou toda a terra deles. 
 



 

78 
 

cap. 21. A serpente de bronze (Ex 22):  As serpentes mordem e muitos morrem por 

causa da murmuração do povo contra Deus e Moisés intercede pelo povo. 

Pela primeira vez encontramos a serpente no jardim do Éden e ela vai perseguir o 

povo de Israel em todo seu caminho até que Jesus vai ser elevado da terra e olhando 

para ele serão curados (Jo 3,14). 

Não adorar imagens: Deus mesmo falou para fazer as imagens e olhar para ela para 

ser curado. Um significado teológico do episódio encontramos no livro da Sabedoria: 

Sb 16,5-14 
 

“5Mesmo quando lhes sobreveio a terrível fúria das feras e pereciam mordidos 

por serpentes tortuosas, tua cólera não durou até o fim; 
6.para que se advertissem, foram assustados um pouco, mas tinham um sinal 

de salvação para lhes recordar o mandamento da tua Lei, 
7.e quem se voltava para ele era salvo, não em virtude do que via,  

mas graças a ti, o Salvador de todos! 
8.Assim convenceste a nossos inimigos de que és tu quem livra de todo mal; 
9.pois eles morreram a picadas de gafanhotos e moscas,  

não se achou remédio para a vida deles, porque mereciam semelhante castigo. 
10.Quanto aos teus filhos, não os venceram nem sequer as presas de serpentes 

venenosas, pois interveio a tua misericórdia e os salvou. 
11.Para que se recordassem de teus oráculos, eram aguilhoados, e logo 

curados, para não caírem num profundo esquecimento e serem excluídos de 

tua ação benéfica. 
12.Não os curou nem erva nem unguento,  

mas a tua palavra, Senhor, que a tudo cura! 
13.Porque tu tens poder sobre a vida e a morte,  

fazes descer às portas do Hades e de lá subir. 
14.O homem, ainda que em sua maldade possa matar, não pode fazer voltar o 

espírito exalado nem libertar a alma no Hades recolhida”. 
 

Cap. 22-25. O rei de Moab Balac recorre ao mago Balaão para amaldiçoar o povo de 

Israel. Balaão consulta a Deus e entende de não ir com os embaixadores de Balac 

para amaldiçoar o povo, mas pela insistência e a recompensa prometida por Balac, 

Balaão vai, no caminho o anjo aparece ao asno e bloqueia e o desvia do caminho. Ao 

final, no cume da montanha, quando Balaão começa amaldiçoar sai da sua boca a 

bênção (23,7ss.) e abençoa Israel e, assim acontece por 4 vezes.  

O asno enxerga o anjo enquanto o adivinho Balaão não enxerga e vai pelo 

caminho errado! 

** Nestas profecias encontramos pela primeira vez sobre Jesus (A profecia 

messiânica). “Eu o vejo, mas não agora, um astro procedente de Jacó se torna 

chefe, um cetro se levanta e esmaga as têmporas de Moab (Herodes era 

descendente de Moabitas e estas estrelas aludem os reis magos (Mt 2). 

Porém depois Balaão cai: Balaão não conseguindo amaldiçoar sugere a Balac de 

conduzir os Israelitas para pecar contra Deus através do casamento misto. 
 



 

79 
 

Cap. 25. O povo de Israel se entregou à prostituição com as filhas de Moab (Nm 31,16) 

“Essas mulheres, por conselho de Balaão, se tornaram para os israelitas a causa da 

infidelidade a Yahweh, daí a praga veio sobre toda comunidade de Israel”. Pecaram 

contra o 1º e 6º mandamento. 

De fato, no livro do Apocalipse, lembrando da doutrina de Balaão como aquele 

que arrasta o povo de Israel à infidelidade, fala da tendência dos primeiros cristãos 

em deixar a fé em Jesus Cristo e ir atrás de outras doutrinas (Ap 2,14) .  

O que aconteceu ao final para Balaão?  

Como resultado, Balaão foi morto pelos israelitas junto com outros inimigos de Deus 

(Nm 31,8; Js 13,22). Portanto, embora obedecesse a Deus, ele desejava derrubar 

Israel para ajudar Moab. Incapaz de amaldiçoar Israel, como Balac queria, ele sugeriu 

outra maneira que Deus não lhe havia dito especificamente para não dizer. Ele fez 

isso provavelmente pelo desejo de receber a recompensa. Na verdade, o Novo 

Testamento diz que Balaão amava os salários injustos e o lucro (2Pd 2,15; Judas 11). 

Embora este amor não esteja descrito em Números 22, é possível que ele já tivesse 

esse desejo quando foi com os embaixadores, o que explicaria a ira de Deus contra 

ele, embora Deus o tivesse permitido ir. 

De fato, não basta a obediência externa, vale as motivações que estão por trás. 
 

Cap. 26. 2º recenseamento após 38 anos de caminho pelo deserto. O censo agora é 

para distribuição da Terra, no final de uma longa peregrinação, pois o primeiro tinha 

sido feito antes da partida do Sinai (1 e 3). E toda a geração do primeiro 

recenseamento exceto Caleb e Josué tinha morrido no deserto. Era preciso fazer novo 

recenseamento da nova geração antes de entrar na Terra. O resultado numérico é 

quase o mesmo: 1820 leigos a menos, 700 levitas a mais. A correspondência artificial 

significa, na mente do autor, que o Senhor cumpriu a promessa (14,31). O 

recenseamento Sinai tinha caráter militar, usava palavra “esquadrões” e aqui de Moab 

não tem esse caráter.  

Cap. 26-36: As últimas recomendações que Deus dá ao povo antes de entrar na Terra 

prometida, sobre os deveres, os rituais e as organizações.  

 

5. Deuteronômio. 
 

Deuteronômio é um dos livros do AT que Jesus usou mais vezes (mais de 10 vezes).  

O nome= Título: Palavra grega, significa: “Segunda Lei”: deutero (segunda), nomos 

(Lei). Trata-se da segunda apresentação da Lei de Deus ao povo, feita por Moisés, no 

fim dos 40 anos de travessia pelo deserto (Dt 1,1-5; 4,46).  

A primeira apresentação foi feita pelo próprio Deus no monte Sinai, logo após 

a saída do Egito (Ex 20,1-21). Esta segunda apresentação da Lei, o Deuteronômio, é 

uma atualização ou releitura da mesma Lei de Deus em vista dos fatos novos, 

acontecidos depois da primeira edição. Entre uma edição e outra, houve uma longa 

caminhada histórica. E não estão mais vivos dentre o povo os que receberam a 

primeira Lei. Todos morreram e por isso tem que dar ao novo povo a mesma Lei que 

Deus deu aos povos antigos. É a transmissão da catequese à nova geração.  



 

80 
 

O nome Deuteronômio também tem a ver com a ordem de Deus para os reis 

de Israel. Ele disse: “Quando subir ao trono, ele [o rei] mandará escrever num livro, 

para seu próprio uso, uma cópia desta lei, ditada pelos sacerdotes levitas. Ela ficará 

sempre com ele, que a lerá todos os dias de sua vida, para que aprenda a temer a 

YHWH seu Deus, observando todas as palavras desta lei e colocando estes estatutos 

em prática (Dt 17,18-19). 
 

Assim, todos os reis deviam ter em mãos esta segunda cópia da Lei de Deus 

(Deutero-nômio) como norma para poderem governar bem o povo de Deus. 
 

A redação do livro: 

Segundo Félix Garcia Lopez, o livro é uma encruzilhada, pois nele se 

encontram as tradições mais antigas dos quatro primeiros livros da Bíblia e a projeção 

das tradições mais recentes dos livros seguintes, de Josué a Reis.  

Ora, pela pesquisa bíblica, sabe-se que este tempo e lugar e até mesmo a 

atribuição da redação do livro ao próprio Moisés é um recurso da ficção literária, muito 

comum entre os escritos bíblicos39. 

A questão do nome Deuteronômio também desperta, inicialmente, alguma 

curiosidade. Na Bíblia Hebraica, o título do livro são suas palavras iniciais (São estas 

as palavras...), mas na versão dos Setenta (LXX), os alexandrinos traduziram a 

expressão “cópia da Lei” (Dt 17,18) por “segunda Lei”, o que posteriormente foi 

conservado nas traduções latinas (deuteronomium). Para alguns talvez um equívoco, 

mas para outros a ideia de que a tradução grega quisesse dar ênfase no 

Deuteronômio como uma atualização do Código da Aliança (Ex 20–23) para novos 

tempos e situações40. 
 

O Deuteronômio na verdade é o resultado de um esforço pastoral dos levitas 

itinerantes, que procuravam tornar concreta na vida a prática da aliança que era 

renovada nos santuários, por ocasião das festas. Como os profetas, eles criticavam 

as instituições e as relações sociais corrompidas, e anunciavam o caminho para a 

conversão, a fim de haver fidelidade à aliança. A consciência de serem os legítimos 

continuadores da palavra de Moisés levou os levitas a atribuírem a própria pregação 

a Moisés, o que lhes dava autoridade para a crítica e o anúncio que faziam ao povo 

do seu tempo41. 

 

O MOVIMENTO DEUTERONOMISTA42: 
 

Antes de chegar a ser um livro, o Deuteronômio era todo um movimento de renovação 

que vinha de longe. Começou no Reino de Israel no Norte, na época do profeta Elias 

(século IX a.C.). Elias, junto com outros irmãos profetas, suscitou uma reação muito 

forte contra a política do rei Acab e da rainha Jezabel, os quais, com seus desmandos, 

                                                             
39 Cf. LOPEZ, Félix Garcia. O Deuteronômio: uma lei pregada. São Paulo: Edições Paulinas, 1992, p. 8-11. 
40 Cf. STORNIOLO, Ivo. Como ler o livro do Deuteronômio: escolher a vida ou a morte. 4. ed. São Paulo: Paulus, 

2004, p. 8. 
41  Ibidem, p. 25. 
42https://www.vidapastoral.com.br/edicao/revelar-o-amor-de-deus-uma-chave-para-o-livro-do-deuteronomio 



 

81 
 

levavam o povo a abandonar a fé em YHWH para seguir o deus Baal dos pagãos. 

Esse movimento de renovação, iniciado pelos profetas, continuou e cresceu com 

maior força depois da destruição do Reino de Israel por Sargon, o rei da Assíria, no 

ano de 721 a.C. (2Rs 17,3-6; 18,9-12). 
 

A destruição do Reino de Israel no Norte foi um aviso muito sério para o povo do Reino 

de Judá no Sul. Era como se dissessem: “Se não observarmos a Lei de Deus, teremos 

o mesmo destino de Israel e em breve seremos totalmente destruídos! ”. Por isso, o 

povo de Judá no Sul, junto com os refugiados que tinham escapado do desastre do 

Reino de Israel no Norte, resolveu implantar uma grande reforma, cujo objetivo era 

observar com maior fidelidade a Lei de Deus. Era o assim chamado Movimento 

Deuteronomista. 
 

Assumida pelo próprio rei Ezequias por volta de 716-687 a.C. (2Rs 18,1-8), essa 

reforma deuteronomista foi abandonada durante o longo e desastroso governo do rei 

Manassés (687-642 a.C.), filho de Ezequias (2Rs 21,1-4), e durante o breve governo 

de Amon, filho de Manassés de 642-640 a.C. (2Rs 21,19-23). Amon foi assassinado, 

vítima de uma conspiração (2Rs 21,23). Aí, o povo se revoltou, matou os assassinos 

de Amon e colocou no trono o pequeno Josias, filho do rei Amon, um menino de 

apenas 8 anos. Josias, quando assumiu o governo aos 18 anos de idade, retomou 

com vigor a reforma deuteronomista. Ele foi rei por mais de 30 anos (640-609 a.C.). 

 

O LIVRO DO DEUTERONÔMIO: 
 

 Durante os dez anos de menoridade do rei Josias, o grupo de regentes, que assumiu 

o governo, retomou a reforma iniciada pelo rei Ezequias. Depois, aos 18 anos de 

idade, o próprio rei Josias deu continuidade à reforma, sobretudo a partir do ano 622, 

quando foi encontrado no templo o assim chamado “livro da Lei” (2Rs 22,8-10). 

Ocorreu que, nos trabalhos da restauração do prédio do templo, os sacerdotes 

encontraram o que eles chamaram de o “livro da Lei”. Provavelmente, era o rascunho 

do futuro livro do Deuteronômio. 
 

Eles levaram o “livro da Lei” ao rei Josias e o leram diante dele:  

“Ao ouvir as palavras contidas no livro da Lei, o reirasgou as vestes. Ordenou 

ao sacerdote Helcias, a Aicam, filho de Safã, a Acobor, filho de Micas, ao 

secretário Safã e a Asaías, ministro do rei: “Ide consultar Iahweh por mim e 

pelo povo, a respeito das palavras deste livro que acaba de ser encontrado”. 

(2Rs 22,11-13) 
 

Resumindo o que falamos até aqui, o “livro da Lei” encontrado no Templo era uma 

releitura atualizada da Lei de Deus, feita, provavelmente, pelos levitas em vista da 

situação difícil que o povo estava enfrentando naquele momento. Assim, na origem 

do livro do Deuteronômio, não existe uma pessoa determinada como autor ou escritor, 

mas existe todo esse movimento de reforma, iniciado pelos profetas, aprovado pelo 

rei Ezequias e levado à frente pelos levitas e pelo rei Josias. 
 

V.3. A ESTRUTURA E CONTEÚDO; 



 

82 
 

O Deuteronômio se apresenta como o testamento de Moisés. Ocorreu que, no fim dos 

40 anos de peregrinação pelo deserto43, encerrando a sua marcha, encontra-se às 

portas da Terra Prometida e pouco antes de morrer, Moisés faz três discursos, como 

despedida ao povo de Israel, dando ao povo as instruções finais, alertando sobre os 

perigos, indicando os caminhos a seguir e pedindo fidelidade a Deus, que os tinha 

acompanhado ao longo da travessia do deserto. O próprio início do livro já nos indica: 

“São estas as palavras que Moisés dirigiu a todo Israel, no outro lado do Jordão.” (Dt 

1,1). De fato, até agora eles estavam caminhando pelo deserto, e estavam sós, porém 

agora vão entrar num país, vão morar, vão ter contato com pessoas de outras 

maneiras, de outros deuses e de outras culturas e aí Moisés ensina como devem se 

comportar. Assim, com 120 anos, antes de morrer Moisés faz seus últimos discursos 

neste livro.  
 

> Primeiro discurso – Dt 1,1 até 4,43: 

> Discurso de introdução ao livro da Lei; 
 

> Segundo discurso – Dt 4,44 até 28,68: 

> A Lei propriamente dita; 
 

> Terceiro discurso – Dt 28,69 até 30,20: 

> O objetivo da Lei: escolher a vida (Dt 30,20); 
 

> Apêndice – Dt 31,1 até 34,12: 
 

> O final da vida de Moisés e alguns cânticos. 
 

 O Deuteronômio é o livro do Antigo Testamento mais citado nos escritos do Novo 

Testamento: mais de 200 vezes! Isso é sinal de sua importância para as comunidades 

cristãs, como por exemplo, Jesus vence as tentações do demônio no deserto com as 

citações desse livro: 
 

“Não só de pão vive o homem, mas de toda palavra que sai da boca de Deus” (Dt 8,3; 

Mt 4,4). 

“Não tentarás o Senhor teu Deus” (Dt 6,16; Mt 4,7). 

“Ao Senhor teu Deus adorarás e só a ele prestarás culto” (Dt 6,13; Mt 4,10). 

 

3. OS TEMAS PRINCIPAIS DO DEUTERONÔMIO: 
 
 

1. Ao entrar na Terra prometida destruir os inimigos: 

Nos primeiros 4 capítulos vamos encontrar que o povo está sendo conduzido por Deus 

para Canaã e Deus fala para não destruir nem provocar a ira dos filhos de Esaú que 

moram em Seir44 nem aos filhos de Moab45(2,8.17). Porém deve destruir os Amonitas 

                                                             
43 Dt 1,2: De Horeb para Cades Barne (fronteira de Canaã): 11 dias; de Cades para Moab: 38 anos (Dt 2,14) Em 

vez de 14 dias levaram 38 anos. 
 
44 Esaú mora em Siro, por que Deus quem mandou morar lá, Ele quem deu aquele terreno.  
45 Moab, era o território que Deus deu aos filhos de Ló.  



 

83 
 

(2,26), Seon e Og  e parece que Deus tem uma parcialidade, sendo que todos são os 

filhos de Deus.   

O porquê disso vamos encontrar em Gênesis 15,12-17: Após as oferendas de Abraão 

Deus lhe disse “...E na quarta geração eles voltarão para cá, porque até lá a iniquidade 

dos amorreus não terá atingido o seu cúmulo”. Pois eles viviam no pecado, ofereciam 

os próprios filhos aos deuses, dentro do templo viviam homosexualidade, injustiça, 

idolatria, prostituição, culto de fertilidade para obter frutos da terra e outros pecados… 

Deus esperou pela conversão deste povo, e quando teve a certeza de que este povo 

não vai se arrepender, então vai levar o seu povo, os Israelitas, e estes devem 

aniquilar todos eles, pois se conviverem com eles, os Israelitas vão se misturar e vão 

desviar-se de Deus.  

(Dt 9,3-5), “Quando Deus vai destruir os inimigos vocês não falem que com vosso 

mérito conseguimos esta terra, mas por causa do mal praticado por eles”.   

(Dt 12,29 ss). Contra o culto dos cananeus: “... fica atento a ti mesmo! Não procedais 

como eles que faziam a seus deuses tudo o que é abominação para Yahweh, tudo o 

que ele detesta; por seus deuses chegaram até a queimar os próprios filhos!”  

Cap. 22-27 fala de todos os tipos de pecados que existiam em Canaã. 12,29-31, 13,1-

18;24,5-18; 27,15. 

Resumindo: destruir estes povos que estão em Canaã por causa dos seus pecados 

e, para os Israelitas não se misturaram com os pecados deles, perdendo a fidelidade 

com Yahweh. É um texto de releitura do passado: explicando o porquê do exílio: 

pecaram, se misturaram com os pagãos e ofereceram os sacrifícios aos seus deuses 

e esqueceram de Deus. Por isso hoje o exilio.  

** Pelos olhos do NT: destruir, arrancar pelas raízes, os pecados para viver na graça 

de Deus. É propício lembrarmos da parábola que Jesus usou:  

Quando o espírito impuro sai do homem, perambula em lugares áridos, 

procurando repouso, mas não o encontrando, diz: ‘Voltarei para minha casa, 

de onde saí’. Chegando lá, encontra-a varrida e arrumada. Diante disso, vai e 

toma outros sete espíritos piores do que ele, os quais vêm habitar aí. E com 

isso a condição final daquele homem torna-se pior do que antes” (Lc 11, 24-

26). 

No batismo (e nos outros sacramentos) vem perdoado todos os nossos pecados. Se 

nós não exercitamos as virtudes teologais (da fé, esperança e caridade) e as virtudes 

cardeais  (prudência, justiça, fortaleza e temperança) e, se não estamos numa 

continua luta com nossas más inclinações, é muito fácil voltar para as situações, piores 

do que antes.  
 

2. Israel é um povo consagrado a Deus, pertence a ele; E é por amor que 

Deus os fez sair do Egito (Dt 7,7).  

O amor de Deus é a chave para interpretar os fatos da história. Foi por amor que 

Deus tirou o povo do Egito. E várias vezes Deus fala: “Eu dei esta Terra para 

vocês”. Sl 24,1 “De Yahweh é a terra e o que nela existe, o mundo e seus 

habitantes…” Se YHWH se afeiçoou a vós e vos escolheu, não é por serdes o mais 

numeroso de todos os povos – pelo contrário: sois o menor dentre os povos! – e 



 

84 
 

sim por amor a vós e para manter a promessa que ele jurou aos vossos pais; por 

isso Yahweh vos fez sair com mão forte e vos resgatou da casa da escravidão, da 

mão do faraó, rei do Egito (Dt 7,7-8). 
 

3. A Memória. Quem perde a memória perde o rumo na vida: 
 

Sem memória, o povo perde a sua identidade e o rumo da sua missão. Por isso, sem 

parar, do começo ao fim, o livro do Deuteronômio pede que o povo não esqueça nunca 

do seu passado: “Amanhã, quando o teu filho te perguntar: ‘Que são estes 

testemunhos e estatutos e normas que Yahweh nosso Deus vos ordenou?’, dirás ao 

teu filho: ‘Nós éramos escravos do faraó no Egito, mas Yahweh nos fez sair do Egito 

com mão forte’” (Dt 6,20-21). É quase um refrão que volta sempre: Dt 1,30; 4,20.34.37; 

5,6.15; 6,12.21; 7,8.18; 8,14; 9,26; 11,3-4; 13,6.11; 15,15; 16,1.12; 20,1; 24,18.22; 

26,8; 29,1; 34,11. 
 

4. .  Pelo seu jeito de servir, o povo revela o rosto de Deus; 
 

 Libertado da escravidão no Egito, o povo recebeu a missão de ser a revelação do 

rosto desse Deus no meio dos outros povos: “Yahweh vos tomou e vos fez sair do 

Egito, daquela fornalha de ferro, para que fôsseis o povo da sua herança, como hoje 

se vê” (Dt 4,20), ou como o próprio Deus falava ao povo por meio do profeta Isaías: 

“Eu, Yahweh, te chamei para o serviço da justiça, tomei-te pela mão e te modelei. Eu 

te pus como aliança do povo, como luz das nações” (Is 42,6). Por isso, os que têm a 

função de governar devem ser para o povo aquilo que o próprio povo deve ser para 

toda a humanidade: Abre a mão em favor do teu irmão, do humilde e do pobre em tua 

terra” (Dt 15,11). 

*Ser o povo eleito de Deus não é privilégio, mas é serviço, é missão. Nosso privilégio 

é poder servir os outros. 
 

5.  Viver em estado permanente de êxodo, de “saída”; 
 

Constantemente, do começo ao fim, o livro do Deuteronômio manda lembrar o êxodo: 

“Recorda que foste escravo na terra do Egito, e que Yahweh teu Deus de lá te 

resgatou. É por isso que eu te ordeno agir deste modo” (Dt 24,18). Sem parar, falando 

ao povo, Moisés lembra e evoca o êxodo. Para eles, o êxodo não era um fato só do 

passado. Era o hoje deles. Era a experiência que estavam vivendo. Do começo ao 

fim, repete-se: Hoje lhes ensino! Hoje ordeno! Hoje proclamo! (cf. Dt 4,1.8.20.38.40; 

5,1.3; 6,2.6.24; 7,11; 8,1.11.18; 10,13; 11,8.13.22.27.32; 13,19; 15,5.15; 19,9 etc.).  

O livro do Deuteronômio pede que o povo viva em estado permanente de êxodo, pois 

a libertação não termina nunca, continua até hoje.  

* Por isso, como diz o papa Francisco, temos de “ser uma Igreja em saída”. 
 

6. “Entre vocês não haverá nenhum pobre” (Dt 15,4); 
 

A vida do povo deve ser sinal da presença de Deus. Quando vê cacos de vidro no 

chão, você conclui: “Alguém quebrou um copo!” Naquele tempo, quando aparecia um 

pobre na comunidade, o profeta denunciava: “Alguém quebrou a Aliança!” Pois a 



 

85 
 

Aliança era o compromisso solene de observar os Dez Mandamentos. Quando todos 

observam os Mandamentos de Deus, não há pobre, nem poderia surgir. O povo 

responde à iniciativa de Deus vivendo em comunidade como irmãos e irmãs.  

* Comunidade verdadeira é aquela que, na vivência da Palavra de Deus, revela 

igualdade, solidariedade e acolhida aos pobres. 
 

‘Quando houver um pobre em teu meio, que seja um só dos teus irmãos numa só 

das tuas cidades, na terra que Yahweh teu Deus te dará, não endurecerás o  teu 

coração nem fecharás a mão para com este teu irmão pobre; pelo contrário: abre-

lhe a mão, emprestando o que lhe falta, na medida da sua necessidade” (Dt 15,7-

8). 

 

7. Deus nos libertou da escravidão do Egito: 
 

O Deuteronômio revela que o verdadeiro Deus é aquele que libertou o seu povo da 

escravidão do Egito e lhe garantiu a vida. Por isso, ele pede que o povo se liberte do 

culto dos ídolos e adore só a Yahweh, o Deus verdadeiro, que prefere a misericórdia 

e a justiça aos cultos nos lugares altos: 
 

“Eu sou Yahweh teu Deus, aquele que te fez sair da terra do Egito, da casa da 

escravidão. Não terás outros deuses diante de mim. Não farás para ti imagem 

esculpida de nada que se assemelhe ao que existe lá em cima, no céu, ou cá 

embaixo, na terra, ou nas águas que estão debaixo da terra” (Dt 5,6-8). 
 

O motivo principal que os levava a transmitir a história do passado era o desejo de 

nunca esquecer da libertação que Deus havia realizado em favor do seu povo, tirando-

o da escravidão do Egito. Parece até um refrão que sempre volta: “Não esqueça que 

Deus libertou você da escravidão do Egito” (Dt 1,30; 4,20.34.37.45; 5,6.15; 6,12.21-

22; 7,8.18; 8,14; 9,7.12.26; 10,22; 13,6.11; 15,15; 16,1.3.12; 17,16; 20,1; 24,9.18.22; 

26,5.8; 29,1.24; 34,11). 

 

8. A aliança entre Deus e o povo: 
 

 O livro do Deuteronômio é o livro da Aliança de Deus com Israel. Foi Deus quem 

tomou a iniciativa da Aliança. Escrito vários séculos depois do Êxodo, o livro do 

Deuteronômio afirma: “O Senhor nosso Deus fez aliança conosco no Horeb. Não foi 

com os nossos pais que o Senhor fez essa aliança, mas com nós que aqui estamos, 

todos vivos, hoje!” (Dt 5,2-3). Isso significa que, mais de 600 anos depois, o êxodo 

continuava sendo o hoje deles! Na lembrança do povo, os tempos se misturam. O 

povo volta ao tempo do êxodo e traz o êxodo para o seu hoje.  

** Nós fazemos o mesmo. Cantamos: “O povo de Deus no deserto andava” e 

acrescentamos: “Também sou teu povo, Senhor, e estou nesta estrada”. 
 

9. Por que as dificuldades da vida?  

As dificuldades são para exercer a humildade e não sermos orgulhosos, pois se a 

nossa vida depende de Deus devemos viver confiando em Deus e não confiando em 

nós mesmo, nas nossas capacidades e possibilidades (1Pd 5,5). 



 

86 
 

Deus disse após entrar na Terra, quando vocês tiverem tudo não esqueçam de 

Deus. Noé era homem justo antes do dilúvio, após ele ficou bebendo vinho e dando 

escândalo para os filhos. Davi quando tinha os adversários no deserto, ficava 

vagueando cantando os salmos e exercitando as virtudes, mas depois como rei 

esqueceu de tudo e começou a pecar. Salomão quando era jovem pediu a Deus a 

sabedoria e quando se tornou velho esqueceu de Deus. Quando está bem o povo tem 

a tendência de confiar em si mesmo e esquecer de Deus. Quando temos uma 

desgraça estamos atrás de Deus, multiplicamos as orações e as novenas.  

Deus disse: não fale que tudo isso é meu esforço, e meu sacrifício (v. 17). 

(Dt 11,18); Todo lugar onde pisam nossos pés será nosso, serão de Deus. 
 

10. Sexulidade e pureza;  

Cap. 23-36: Quem está no altar, para comer o pão consagrado deve manter a 

continência. Quem vai para guerra não pode deitar com as mulheres etc.  

Não existem mais estas regras para quem vive no NT, “sendo assim temos liberdade 

de entrar no Santuário, pelo sangue de Cristo” (Hb 10,19). De fato, quem entrou 

primeiro no paraíso foi um ladrão (Lc 23,43) e a prostituta.   

A pureza no NT mostra antes de tudo a ordem, a limpeza e a disciplina na vida de um 

cristão, como resposta a um benefício já recebido.    

**As prostitutas eram consideradas igual as "cães” (Dt 23,19): Jesus, por isso diz à  

mulher Cananéia que não pode dar o pão dos filhos aos cães (Mc 9,27).  
 

* Dt 23,23: “Fazer abstinência não é obrigatório, mas uma vez prometido deve 

cumprir”. Ex. Os votos da vida consagrada. 
 

As espigas no sábado (Dt 23,25): no AT se sentir fome podia comer as espigar dos 

campos dos outros, mas o pecado dos discípulos era porque tiraram as espigas no 

dia de sábado (Mt 12,1ss). 
 

11. A lei e a graça; as bênçãos e as maldições (Cap. 27 e 28). 
 

12 Maldições para 12 tipos de pecados;  
 

A lógica do AT:  Obediência da lei= benção. 

     Desobediência= maldição. 

Desse jeito o ladrão da cruz não tem como se salvar!.  

NT: nenhum ato nosso vai agradar a Deus, mas somente a fé em Jesus Cristo pode 

agradar a Deus. Então não precisa fazer nada?  

CIC 1963: “... a Lei santa, é ainda imperfeita. Como um pedagogo, ela mostra o que 

se deve fazer; mas, por si, não dá a força, a graça do Espírito para ser cumprida”.  A 

escritura do AT por si não oferece a graça, só Cristo que dá a graça para obedecer“. 

E,”...o homem não se justifica pelas obras da Lei, mas pela fé em Jesus Cristo” (Gal 

2,16). 
 

Para levar o povo a observar melhor a Lei de Deus: “Hoje tomo o céu e a terra como 

testemunhas contra vós: eu te propus a vida ou a morte, a bênção ou a maldição. 

Escolhe, pois, a vida, para que vivas tu e a tua descendência, amando a Yahweh teu 



 

87 
 

Deus, obedecendo à sua voz e apegando-te a ele. Porque disto depende a tua vida e 

o prolongamento dos teus dias” (Dt 30,19-20). 

 

CHAVES PARA ENTENDER ALGUNS TEXTOS VIOLENTOS DO DEUTERONÔMIO. 
 

Certas passagens do livro do Deuteronômio nos surpreendem. Elas parecem 

legitimar, em nome de Deus, a violência extrema. É como se houvesse na Bíblia uma 

garantia para as ações violentas por parte dos poderosos, não só do governo, mas 

também dentro das comunidades e das casas. Como se a Bíblia legitimasse e 

sacralizasse as ações violentas e punitivas contra pessoas que, segundo os textos do 

Deuteronômio, não teriam direito nem a defesa. 
 

Eis uma lista de alguns desses textos violentos que provocam medo e indignação 

entre nós: 
 

Dt 13,2-19: Punições aos que se deixam seduzir pela idolatria. 

Dt 16,21 a 17,7: Punições para os que promovem desvios no culto. 

Dt 17,8-13: Instruções para os juízes levitas. 

Dt 19,16-21: Instruções para testemunhas em juízo. 

Dt 21,18-21: Punição para filhos rebeldes. 

Dt 22,22-29: Punições para delitos sexuais. 

Dt 24,7: Punição para sequestradores. 

Dt 25,11-12: Punição para mulher que defende o marido. 

Dt 28,15-68: Violentas maldições contra a infidelidade do povo. 
 

São textos tão fortes, que nos levam a questionar a razão da existência deles. Como 

estão dentro de um livro que consideramos sagrado, após a leitura desses textos 

temos de dizer: “Palavras do Senhor!”, mas como? Deus exigirá tantas punições e 

maldições para quem comete um delito ou transgressão? Como entender esses 

textos? Vamos dar algumas chaves. 
 

1ª Chave: situar esses textos no contexto da época. 
 

Nenhum texto bíblico pode ser absolutizado. Temos sempre de situá-los em seu 

contexto de origem. Como já vimos, o Deuteronômio foi assumido como Lei pelo Reino 

de Judá após o trauma da destruição do Reino de Israel e da sua capital, Samaria, no 

ano 721 a.C. O povo do Reino do Norte foi disperso e exilado pelo rei da Assíria e 

nunca mais voltou para a sua terra. O aviso ameaçador desses fatos para o Reino de 

Judá foi este: “Ou mudamos de vida ou teremos o mesmo destino que Israel”.  

Consequentemente, por medo da quebra da Aliança e o castigo do exílio, surgem as 

leis que punem os infiéis à Aliança: os que promovem a idolatria; os que quebram as 

leis religiosas e as instruções para o culto; os que quebram a unidade familiar.  É como 

quando surge a ameaça grave de uma epidemia mortal. Aí, todos se esforçam para 

observar rigorosamente as normas de defesa e condenam os que não observam as 

normas, pois eles, pela sua desobediência, colocariam em perigo a vida de todo o 

povo. 
 



 

88 
 

Para evitar o desastre do exílio, já vimos que o rei Ezequias (716-687 a.C.) iniciou 

uma reforma religiosa logo após a queda de Samaria. No entanto, essa reforma foi 

desfeita no longo e desastroso reinado de Manassés (687-642 a.C.). Reinado violento 

que durou 45 anos e “derramou sangue inocente a ponto de inundar Jerusalém toda” 

(2Rs 21,16). A idolatria estrangeira voltou a dominar o culto e os sacerdotes. Tudo 

parecia caminhar para uma nova ruína. O reinado de Manassés, com suas 

transgressões e violências, é o pano de fundo da legislação rigorista presente no 

Deuteronômio. Uma legislação repressiva, violenta e punitiva é sinal de uma 

sociedade insegura e medrosa. A presença desses textos no Deuteronômio mostra 

que Judá e Jerusalém estavam traumatizados pela destruição horrível ocorrida em 

Israel e Samaria. 

 

2ª Chave: nossa chave de leitura deve ser Jesus. 
 

Jesus é a grande chave que nos permite interpretar o texto bíblico. Nossa leitura de 

um texto deve ter como pano de fundo a prática libertadora de Jesus. Temos de saber 

ler os textos violentos com a seguinte pergunta: como será que o próprio Jesus os leu 

e interpretou?  

No sermão da montanha, por seis vezes, Jesus faz uma releitura de textos bíblicos de 

antigamente, fazendo a ressalva: “Eu, porém, vos digo…” (Mt 5,21-48). Ele também 

soube enfrentar a turba de linchadores que, em nome da legislação antiga, queriam 

apedrejar a mulher adúltera. Jesus simplesmente escreve algo na areia do chão e os 

violentos vão embora (Jo 8,1-11). Ele não veio para condenar, castigar e punir. Veio 

para nos ensinar a resistir ao mal por meio do amor e da reconciliação. Essa proposta 

de Jesus fica bem clara no momento de sua paixão e morte. Ele foi vítima dessa 

legislação violenta presente no Deuteronômio. Foi considerado maldito de Deus (Dt 

21,22-23; cf. Gl 3,6-14). Mesmo sendo justo e inocente, foi condenado e crucificado. 

Na hora de sua maior angústia, perdoa a seus algozes: “Pai, perdoa-lhes! Eles não 

sabem o que estão fazendo!” (Lc 23,34). 

 

3ª Chave: a Bíblia traz, lado a lado, posições distintas e opostas. 
 

Isso faz parte de sua proposta pedagógica. No Deuteronômio temos, lado a lado, as 

bênçãos e as maldições. Aproximando essas duas posições antagônicas, o autor não 

diz tudo o que tem para dizer, mas apenas sugere ao leitor tomar uma posição: “De 

que lado você está?” O autor deixa o sentido em aberto, por conta do leitor, que deve 

descobri-lo. Entendendo bem essa proposta, própria do pensamento hebraico, 

seremos capazes de superar a leitura fundamentalista, que absolutiza determinado 

texto. O livro do Deuteronômio segue essa pedagogia. 
 

Assim, com base na proposta de amor e de gratuidade de Jesus, também podemos 

elencar textos do Deuteronômio que trazem a proposta do amor gratuito. Eis uma lista 

desses textos que falam do amor de Deus pelo seu povo e mandam não ter medo 

nunca: 

 



 

89 
 

Dt 4,35-39: O amor que Deus sempre mostrou pelos antepassados. 

Dt 5,10: O amor de Deus até a milésima geração. 

Dt 6,4-9 O mandamento de amar a Deus sempre. 

Dt 7,7-9: Deus os escolheu não por eles serem perfeitos, mas porque ele os amava. 

Dt 7,12-13: Deus mantém o amor que jurou aos nossos pais. 

Dt 10,12-15: Deus só pede que o povo o sirva de todo o coração. 

Dt 11,1: Amar a Deus sempre e observar o que ele pede. 

Dt 11,18-23: Colocar as palavras no coração e como faixa ante os olhos, amando 

Yahweh sempre. 

Dt 32,10-12: Deus tratou o povo como a menina dos seus olhos. 

 

Conclusão: 
 

Deus nos aceita do jeito que somos, com nossas qualidades e nossos defeitos. 

Estamos em um longo processo. O apóstolo Paulo diz que tudo foi escrito para nós 

(Rm 15,4), que tocamos o fim dos tempos, para que possamos aprender a não 

errar onde nossos antepassados erraram (1Cor 10,6). Como a mãe em casa, Deus 

nos vai educando e atraindo. Às vezes, a mãe puxa a orelha, mas o amor sempre 

prevalece e acolhe o filho, quando este mostra boa vontade e arrependimento. Diz o 

profeta Isaías que a paciência e o amor que Deus tem para conosco são até maiores 

que a paciência e o amor da nossa mãe (Is 49,15). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

90 
 

BIBLIOGRAFIA 

 

Bíblia de Jerusalém 2022. 

Catecismo da Igreja Católica 1997. 

Antoine de Saint-Exupéry, O Pequeno Príncipe, Ed.Faro Editorial, 2023 
 
FRAILE 2002 FRAILE, Pedro Ignácio et al. Noé: a pluralidade do arco-íris. In: 
FLECHA, J. Alegre Aragués -J. R. et al (Org.). Personagens do Antigo Testamento: 
Volume 1. São Paulo: Loyola, 2002.  
https://www.vidapastoral.com.br/edicao/revelar-o-amor-de-deus-uma-chave-para-o-

livro-do-deuteronomio 

LOPEZ, Félix Garcia. O Deuteronômio: uma lei pregada. São Paulo: Edições 

Paulinas, 1992. 

LOZA, J. Las Palabras de Yahvé: Estudio del Decálogo. México: Universidad 
Pontificia, 1989. 
 
NELSON, R. D. Deuteronomy. Louisville: Westminster John Knox Press,2002. 
p. 49,50,51. Tradução de: Alda da Anunciação. Disponível em: 

http://books.google.com.br. 

 

RAVASI, G., Esodo, cc. 1-10, La Bibbia per la Famiglia, supplemento a Famiglia 
Cristiana. 
 
REIMER, H.; REIMER, I. R. Tempos de graça: o jubileu e as tradições jubilares na 
Bíblia. São Leopoldo: CEBI; Sinodal; Paulus,, 1999. 
 
SERAFINI, F. Accogliere la libertà, condividere la vita: commento esegetico e 
teologico al Decalogo. Milano: San Paolo, 2018. 
 
SKA,   J.-L. O   canteiro   do   Pentateuco:   problemas   de   composição   e 

interpretação –aspectos literários e teológicos. São Paulo: Paulinas, 2016 

 

STORNIOLO, Ivo. Como ler o livro do Deuteronômio: escolher a vida ou a morte. 4. 
ed. São Paulo: Paulus, 2004. 
 
WÉNIN, A. Le décalogue: approche contextuelle, théologie et anthropologie. In: 
FOCANT, C. (Dir.). La loi dans l´un et l´autre testament. Paris: Cerf, 1997.  
 
 

https://www.vidapastoral.com.br/edicao/revelar-o-amor-de-deus-uma-chave-para-o-livro-do-deuteronomio
https://www.vidapastoral.com.br/edicao/revelar-o-amor-de-deus-uma-chave-para-o-livro-do-deuteronomio
http://books.google.com.br/

