
1 
 

Santuário de Nossa Senhora de Fátima 

Diocese de Marília 

Rua Antônio Rodrigues de Barros - 224 - Vila Barros - Dracena – SP 

CEP. 17900-000 Caixa Postal 43 - Fone: 18 3821-1113 

 E-mail: santuariodefatimaa@gmail.com 

  

  

CURSO BÍBLICO 2024/03 

  

LIVROS HISTÓRICOS  
 
 

Na Bíblia católica os livros históricos do AT são 16; eles narram desde a entrada 

do Povo de Israel à Terra Prometida até a sua dispersão:  

O Povo entra à Terra Prometida na liderança de Josué (1200 a.C), acontece a 

sua formação como uma nação, a sua divisão da terra e sua estruturação (livro 

de Josué);  

Os primeiros líderes  foram os juízes (livro: Juízes),  depois os reis: Saul, Davi e 

Salomão (nos períodos: 1030-931 a.C) e, enfim a divisão do reino entre norte e 

sul (931 a.C), os sucessivos reis que não foram fiéis, suas várias deportações e 

experiências de exílios, os ataques da parte dos outros países como Assíria 

(721), Babilônia (587), Pérsia (538 a.C) - Todos estes episódios são narrados 

nos 1 e 2  livro de Samuel e 1 e 2 livro dos Reis.  
 

Em seguida, as experiências nas terras de diáspora:  

Tobias oferece-nos, com um quadro familiar notável, as dificuldades de viver a 

piedade em condições sociais e políticas adversas. 
 

Ester descreve um drama de colorido algo semelhante, mas alargado à 
experiência de todo o povo, que se vê ameaçado de destruição e consegue, no 
fim, cantar vitória. 
 

Judite é um romance histórico; simboliza a capacidade de resistência aos 
inimigos, na época da luta contra os Selêucidas (séc. II a.C.) 

 

Após do exilio, o povo volta para sua Terra e acontece a reestruturação do país 

e do Templo (Esdras, Neemias), e, sucessivamente outros ataques dos 

estrangeiros como Grécia - época helenística (333-63 a.C) - e Roma (63 a.C - 

135 d.C).  

O 1° e 2° Livro dos Macabeus espelham, por meio de uma historiografia muito 

ao gosto da época helenista, a luta dos judeus para conseguirem libertar-se da 

política opressora dos Selêucidas. São o último bloco historiográfico dentro da 

Bíblia. 



2 
 

 

E assim, na chegada de Jesus, encontra-se a nação Israel, com um povo metade 

disperso e metade na própria terra, porém, debaixo do poderio do império 

romano.  

E estes textos tem como tema principal as relações de Israel com Yahweh, sua 

fidelidade e infidelidade; Tem os intervindos de Deus através dos profetas e entre 

estes: 

Profetas de Israel (norte): Jonas, Amós e Oséias. 

Profetas de Judá (sul): Obadias, Joel, Isaías, Miqueias, Naum, Habacuque, 

Sofonias e Jeremias. 

Profetas durante o exílio: Ezequiel e Daniel. 

Profetas depois do Exílio: Ageu, Zacarias e Malaquias. 

A Terra Prometida é o verdadeiro tema em todos estes livros. O povo que havia 

encontrado seu Deus no deserto, recebe agora sua Terra e a recebe como dom. 

Foi Yahweh quem combateu em favor dos Israelitas (Js 23,3-10; 24,11-12) e lhe 

deu em herança o país que prometeu aos seus pais.  

Quando o povo é infiél a Deus e se junta com outros povos, lhe sobrevem as 

tribulações e sucessivamente o exilio e a escravidão.  
  

São textos escritos após séculos e, embora sejam acontecimentos históricos, o 

autor apresenta como textos teológicos, ou seja, fazendo a releitura do passado 

de Israel, inspirado pelo Espírito Santo, o autor escreve para o bem de Israel.  

 

Os 16 livros são:  

1. Josué 

2. Juízes 

3. Rute 

4. I Samuel 

5. II Samuel 

6.  I Reis 

7. II Reis 
 

8.  l Crônicas 

9. II Crônicas,.     

10. Esdras 

11. Neemias 
 

12. Tobias 

13. Judite 

14. Ester 

 

15. I Macabeus 

16. II Macabeus

 

● Na bíblia hebraica a divisão é: 1,2,3 e 4 Reis. 

Na Bíblia católica: 1 e 2 Samuel e 1 e 2 Reis.  

 

Podemos dividir a história de Israel em 4 tempos com 4 tipos de líderes que 

conduziu o povo em cada época:    

 

1. Os patriarcas: Abraão, Isaac, Jacó (e José em Egito). 

2. Os Profetas anteriores: Moisés, Josué (nos 40 anos no deserto e na 

entrada à Terra) e os Juízes até Samuel. 



2 
 

3. Os reis: De Saul até ao último rei antes da deportação, Zedequias (ou 

Sedecias), o 20° e último rei de Judá (sendo Israel uma nação com a 

própria terra).  

4. Os profetas: Durante o reinado dos reis e no tempo de deportação 

babilônica. 

5. Os sacerdotes (após o retorno dos judeus do cativeiro babilônico): Josué, 

filho de Sofonias (Zac 6,10) até Caifás, tempo de Jesus.  

 

A história de um rei é a história de um país.Os livros bíblicos, da narração da 

história seja dos líderes do povo Israel que do próprio povo, são livros históricos 

diferentes dos livros do mundo: Quando a gente lê a história da segunda guerra 

mundial a gente não vai ver a nossa história aí, é a história daquele determinado 

tempo. Mas quando lermos a Palavra de Deus  vamos ver que esta é minha 

história, é nossa história. 

 

 

O LIVRO DE JOSUÉ   

   

1. A ESTRUTURA GERAL 

  

1-2: O discurso de Deus e de Josué; 

3-12: a conquista e a entrada na Terra Prometida; 

3-22: a distribuição das terras entre as 12 tribos de Israel; 

23-24: A renovação da aliança, o discurso e a despedida de Josué antes de 

morrer; 

 

2. ESTRUTURA E CONTEÚDO. 

 

 Introdução: 

 

1: Entrega do novo encargo: ´dá a autoridade, as motivações e a força. 

O discurso de Deus a Josué, (após a morte de Moisés 1,1-9) que o encoraja a 

tomar posse da Terra e promete que estaria com ele na luta. Deus pede a Josué 

ser fiel à Palavra de Deus e em seguida o discurso de Josué ao Povo pedindo a 

fidelidade da parte dele. E o povo promete fidelidade. 

 

 PRIMEIRA PARTE: ENTRADA NA TERRA PROMETIDA 

 

 Js 1-5: preparativos para a conquista: 

Js1,1: Moisés morre (Dt.1,5) e ninguém sabe do local onde foi sepultado. Moisés 

tinha encarregado a Josué e nunca teve ninguém um líder igual como Moisés, 

ele era único. Agora vem outro líder. Para o povo aceitar este líder e não ir atrás 

do corpo mortal de Moisés, Deus esconde até o sepulcro de Moisés. Quando um 



3 
 

morre deve aceitar a morte e não pode ir atrás de quem morreu. Deixe morrer 

Moises e chegar Josué.  

Vale para nós ainda hoje. Em cada época tem líderes diferentes e cada um tem 

seu tempo e não intervir se não é seu tempo. Cada escolhido tem sua liderança 

própria e não pode fazer o xerox do outro.  

Josué sempre estava com Moisés. Ele aprendeu com Moisés. Nas famílias, os 

filhos devem aprender dos pais, nas fraternidades, as novas devem aprender 

das mais adultas etc. Moisés mandava Josué e encarregava ele para cumprir os 

deveres e Josué era fiel no que lhe foi confiado. Josué no início tinha dos 

defeitos, ficava alguma vez com raiva de Moisés, mas permaneceu junto e ele 

aprendeu como conduzir o povo.  

Rm,6,24: O pecado não pode prevalecer vc. Ninguém pode prevalecer. Meditar 

dia e noite, meditar a Palavra de Deus. Obedecer tudo o que está escrito aí e 

não algumas coisas escolhidas.   

Js 2. Os espiões e a prostituta Raab: 

 

Os espiões na casa da prostituta: Quando dois escolhidos entraram na casa 

de uma prostituta aquela casa e aquela mulher se tornou a casa da salvação, 

Raab, a avó do rei Davi. Esta é a missão dos consagrados. Ela, no NT, se tornou 

o exemplo de grande fé como se vê na carta de Tg 2,25. Ela se tornou parte da 

Família do Filho de Deus.  

O que ela fez? Ela ouviu sobre o Deus de Israel, apenas ouviu.Ela não viu na 

travessia do mar vermelho a mão de Deus, ela não viu o maná ou água do 

deserto, ela não recebeu os Mandamentos no monte Sinai, mas ela ouviu falar 

de Deus de Israel.  

 

O fio escarlate: Os Israelitas que viram tantos intervindos de Deus ainda não 

estão acreditando e esta prostituta acreditou.  

O que era o sinal para não exterminar a família dela?  

Um cordão de fio escarlate ( lembra o que? O sangue do Cordeiro nas portas 

dos Israelitas no Egito). É a antecipação do sangue derramado na Cruz que nos 

salvou já séculos depois.  

 

Uma, a salvação de toda a familia: Através daquela mulher toda a família foi 

salva: Ate que os Israelitas entraram na cidade, ela deixou pendurado aquele fio, 

sinal da sua fé. Devemos ter sempre na porta da nossa consciência o fio 

vermelho do sangue de Cristo até que ele volte na sua segunda vinda. 

 

Se alguém quer sair desta salvação cada um é responsável mas se permanecer, 

os escolhidos são responsáveis pela salvação de toda a família.  

 



4 
 

Js 3-4: A Passagem do Rio Jordão: 

 

Js 3,4: A arca vai na frente pois estamos indo para um lugar onde nunca 

passamos, não conhecemos o lugar.  

A nossa vida espiritual é um caminho que estamos iniciando agora, outros 

conhecem, já foram, mas nós estamos indo agora. Por isso precisa deixar a Arca 

na frente. ( A arca è a igreja, ela vai mostrar o caminho. Ela tem uma experiência 

no caminho de 2 mil anos e quem conduz esta guerra é Deus.).  

V. 7. Deus engrandece Josué e lhe dá o mesmo espírito que deu para Moisés.  

V. 14. Milagre na travessia: Esta geração só ouviu e não viu  o milagre do início, 

a travessia do mar vermelho e por isso Deus renova os prodígios iniciais.  

Nós,  nossos Padres, religiosos,  pastorais e movimentos tem a responsabilidade 

de transmitir a fé que recebemos dos nossos antepassados. 
 

V.17 Quando no coração de um sacerdote tem a Eucaristia o lugar onde corre a 

morte se transforma em vida. 24 horas ter no coração a Arca da Aliança.  

 

** O livro de Josué é símbolo da luta espiritual do homem novo: Do Egito saíram 

e atravessaram o mar vermelho (símbolo do batismo), libertou da escravidao e 

chegaram no deserto mas, não entraram ainda na Terra prometida.  Agora com 

sacerdotes devemos atravessar o Jordão, a Eucaristia e a Crisma. Mas uma vez 

entrando na terra prometida, lá tem sete povo para deve exterminar (sete vícios 

capitais: 

1. Avareza apego excessivo a riquezas ou dinheiro  X Generosidade 

2. Gula: comer ou beber em excesso  X Temperança 

3. Inveja: desejo de possuir ou usar algo de outra pessoa X Fraternidade 

4. Ira: raiva descontrolada e busca por vingança X Serenidade 

5. Luxúria: desejo sexual descabido x Simplicidade 

6. Preguiça: ausência de disposição para o trabalho  X Força de vontade 

7. Soberba: sentir-se melhor que os outros X  Modéstia 

 

contra a luxúria, castidade;  

contra a inveja, caridade;  

contra a gula, temperança;  

contra a preguiça, diligência;  

contra a ira, paciência;  

contra a avareza, liberalidade (bondade/benevolência);  

contra a soberba, humildade. 

 

** Tradicionalmente, as sete virtudes cristãs ou celestiais combinam as quatro 

virtudes cardeais clássicas da prudência, justiça, temperança e coragem (ou 

fortitude) com as três virtudes teologais da fé, esperança e caridade. 

—---------------------------------------------------- 



5 
 

Eles exterminaram, mas deixaram alguns e isso foi a causa da infidelidade do 

Povo e voltar para fazer exilio babilônico de novo! E isso para nós é o exemplo.  

 

Cap.4: As 12 pedras uma para cada tribo:  

v.21; E depositaram estas pedras nos acampamentos e carregavam para falar 

às gerações futuras para testemunhar eles. As pedras das nossas Igrejas são 

para lembrar-nos que temos uma história! 

 

Cap. 5: A Circuncisão e Páscoa: 

5,2: Em Guilgal, fizeram a circuncisão: Antes de uma luta importante estão 

celebrando os sacramentos. Lá tem uma purificação, um arrependimento, uma 

confissão e uma purificação. E já no início Deus falou de tudo o que a Escritura 

fala. São Paulo: A circuncisão significa não confiar no corpo, mas confiar em 

Deus! (Ref.Fil 3,3) 

v. 10. E celebraram a Páscoa. Antes dos eventos importantes confessar-se e 

preparar-se.  

v.12: Desde quando entraram não tem mais  maná. Agora estão responsáveis, 

devem trabalhar e comer.  

V.13-15: Teofania/São Miguel:Um anjo chega com espada e Josué pergunta 

quem é vc? Conosco ou contra nós? É o anjo são Miguel. “chefe dos exércitos 

de Yhaweh.  Josué se prostra diante de Miguel! Descalça as sandálias, porque 

o lugar em que pisas é santo” 

 

Js 6-12: A Entrada na Terra: 

Js 6. Entrada e conquista na Terra de Jericó; 

Js 7-8 Conquista de Hai e o pecado de Acã; 

Js 9. Pacto com gabaonitas; 

Js 10. Conquista da região do sul; 

Js 11. Conquista da região do norte; 

Js 12. Epílogo com o elenco dos reis vencidos; 
  

cap. 6 Israelitas entraram em Jericó, na parte central, (Jericó e Ai) do país, 

dividindo o país em duas partes sem ter acesso entre as duas.  

o muro de Jericó: Jericó era um dos países mais antigos do mundo, Tinha dois 

muros um dentro de outro e a parte exterior: altura: 30 metros de altura; largura 

12-15 metros e de dentro, 12 metros de largura (como se por cima podia passar 

uns 5 pistas) e com tempo, quando tinha muita gente o povo começou construir 

as casa até por cima as casas. Assim que a casa de prostituta ficou acima do 

muro.  

A fidelidade com a Palavra de Deus que vai derrubar os muros e não vossa força. 

Quem vai conduzir a guerra é Deus.  

A arca com 7 sacerdotes, 7 trombetas e sete vezes caminhar ao redor do muro 

e quando falar devem gritar e o muro vai cair. O grito de quem crê e obedece 

que faz maravilhas.  



6 
 

Foi salvo apenas a casa de Raabe.  
 

Tudo o que recebe na guerra é de Deus e não devem pegar nada: Todo 

sucesso é de Deus e não deles e por isso não pegar nada dos objetos. 

Josué amaldiçoa para quem vai reconstruir o muro: No tempo do rei Acab 

depois vem reconstruir e morreram (1Rei 16,34).   

 

cap.7: dois pecados, castigo e derrota da parte de Hai: A desobediência 

(pegaram as coisas; Acã da familia de Judá e guardou na sua tenda) e tropa 

confiança em si  (“Não é necessário que suba todo o povo…e não conseguiram 

vencer o povo de Hai e foram derrotados.” ) e isso causou a cólera de Deus;  

v.6 A oração de Josué e descoberta e castigo do culpado.  

Depois ao lugar de 2 mil envia 30 m il e conseguiram vencer o Hai. 

 

Cap.8:  Duas montanhas: Garizim (sul) e monte Ebal (norte) (em duas 

montanhas face a face, faz a leitura da Lei e renova a benção e maldição) 
 

cap. 9: Astúcia de Gabaonitas e o pacto de Israel com eles: era um povo que 

morava em Canaã, mas com medo de ser destruído mente e se apresenta aos 

Israelitas, como se um povo pobre chegasse de longe pedindo a ajuda de 

sobrevivência. Josué e os chefes acreditaram neles e fizeram o pacto de cuidar 

deles.   

v. 22. Quando soube a verdade amaldiçoa eles, se tornam os escravos que 

façam ‘rachadores de lenha e carregadores de água na casa do meu Deus’.   
 

cap.10:Conquista do sul: 5 reis Amorreus e o rei de Jerusalém contra Gabaon e 

Josué procura ajudar o rei Gabaon.  

v.10-11; O socorro vem do Alto. Após ter errado, quando reconhece e pede 

perdão, Deus intervém e os erros nossos Deus faz transformar em bem e, 

acontece a vitória para Gabaon.  

v.12: “Sol, detém-te em Gabaon, e tu, lua, ao vale de Aialon…E o sol se deteve  

e a lua ficou imóvel ate que o povo se vingou dos seus inimigos” 

Segundo os astrólogos diz que tem menos um dia. Mas independente se  é 

verdade ou não, Deus é o senhor da história, aquele que criou o sol pode segurar 

e não mover um dia.  

E os 5 reis foram mortos e ficaram pendurados em 5 árvores.  

No NT, em vez de pendurar os outros, Jesus mesmo ficou pendurado na cruz da 

madeira e poupou a nossa vida. A nossa luta é contra ‘os reis’ dos pecados 

capitais e vencê-los com as virtudes e com a graças batismais (virtudes teologais 

e cardeias) . 

 

Cap.11: Os reis do Norte se reuniram e vieram contra Israel. Josué derrotou 

todos estes reis. 



7 
 

v. 21: Extermínio de Enacim: (Nm 13,28.  Os 12 que voltaram após de 40 dias 

em Canã apresentaram o relatório dizendo que tem os filhos de Enac (enacim) 

e  é perigoso prosseguir para a Terra prometida).  

 

cap. 12: os nomes dos reis que Josué conquistou.  

 

SEGUNDA PARTE:  13-22: A DISTRIBUIÇÃO DA TERRA: 

 

13. Josué já é velho v.1 

 

13.1-13: A relação da terra ainda não conquistada (e que conseguirá conquistá-

la somente no tempo do rei Davi e Salomão). 

13,14-33: Faz uma retrospectiva das heranças já distribuídas por Moisés na 

Transjordânia, às tribos de Rúben, Gad, a metade da tribo de Manassés e sobre 

a porção de Levi. 
 

14,1-5: A distribuição de terras da Cisjordânia às oito tribos e meia, por meio de 

sorteio, diante do sacerdote Eleazar (sucessor de Arão), de Josué e dos chefes 

das tribos de acordo com Nm 32,28. 
 

14 -15,19: Diz respeito ao território de Hebron, destinado a Caleb (de acordo 

com o território atribuído a Judá). 
 

15-19: O inventário da distribuição da Terra segundo a ordem geográfica. 
 

20: Apresenta as cidades de refúgio, destinadas a proteger homicidas 

involuntários da vingança do parente mais próximo. A lista contempla cidades 

localizadas tanto na Cisjordânia quanto na Transjordânia. 
 

21: Elenca as cidades dos levitas, distribuídas em meio aos territórios das tribos. 
 

22: O capítulo retoma o início do livro (Js 1,12-18) em que os que são da 

Transjordânia (Rúben, Gad, e metade da tribo de Manassés), são convocados 

para se unir aos demais na conquista da terra. Esses agora concluída a posse 

da terra, com a bênção divina, são despedidos para retornarem às suas casas 

(11.1-9).  

Narra-se nesse retorno a construção de um altar junto ao Jordão, que causa 

conflitos com as tribos da Cisjordânia. A questão é resolvida, quando o altar é 

apresentado às tribos, dos dois lados do Jordão, como testemunho de unidade 

no mesmo Deus (Js 22,10-34). 

23-24: Últimas instruções de Josué e morte: Josué retoma toda a história 

percorrida afirmando que Deus estava com eles. 

 

24. A assembleia de Siquém e o pacto de fidelidade. Termina com a narração 

da morte e sepultamento de Josué. 



8 
 

 

3. O CONTEXTO: Os Israelitas durante o tempo do exílio babilônico (VI séc 
a.C). 
 

4. CHAVES DA LEITURA / OS TEMAS E ENSINOS PRINCIPAIS: 

 1.         O povo de Israel é um povo escolhido por Deus e tudo o que ele tem 

é dom de Deus, começando pelo solo em que pisa. A terra era a promessa de 

Deus à Abraão e aos seus descendentes (Gn 12,1). Ao longo de todo o 

Pentateuco a  promessa da Terra está sempre no horizonte para animar o povo 

na sua peregrinação no deserto, alimentando sua fé e sua esperança no Deus 

que o libertou das garras do faraó, rei do Egito.  A terra é dom e conquista, 

requer fidelidade (Js 1,8 e 24,25). Embora seja dom, os Israelitas devem 

conquistá-la.  A condição para não perder a terra é a fidelidade a Deus, à Palavra 

de Deus e a comunhão entre si. Pois, Deus é fiel nas suas promessas (Js 21,43-

45)  e "se violardes a aliança que o Senhor, vosso Deus, fez convosco, indo 

servir outros deuses e prostrando-vos diante deles, o furor do Senhor se 

inflamará contra vós e sereis depressa tirados desta excelente terra que vos deu” 

(23,14-16). O livro inicia e conclui com a promessa da fidelidade da parte de 

Deus e do povo (Js 24,25). 
  

2.            O papel de um bom líder para o sucesso de um grupo (Js 1,1-9): "Sê 

firme e corajoso, porque tu hás de introduzir esse povo na posse da terra que 

jurei a seus pais dar-lhes... Que o Livro desta Lei esteja sempre nos teus lábios, 

medita nele dia e noite cuidando de fazer tudo o que nele está escrito; assim 

prosperarás em teus caminhos e serás bem-sucedido… Não te afastes dela nem 

para a direita nem para a esquerda, para que sejas feliz em todas as tuas 

empresas." (1,7-8). 
 

 O roubo e a infidelidade, da parte de um só pode prejudicar a família inteira e a 

sociedade, assim como aconteceu com Acã (Js 7). Conquista é uma experiência 

coletiva, com a qual todos precisam comprometer-se. 
  

3.            A passagem do rio Jordão, um ato litúrgico; 

 Como uma grande procissão ao redor da Arca da Aliança, carregada 

solenemente pelos levitas, o próprio Deus caminha com seu povo. Após a 

travessia, o santuário Guilgal torna-se testemunha de dois importantes eventos: 

a circuncisão (a aliança com o Deus de Abraão Gn 17, 9-14) e  a páscoa 

(promessa feita a Moisés em Ex 3,8). E o fato de ter cessado o maná e comerem 

do fruto da Terra mostra a realização da promessa de Deus. Js 5,15 retoma Ex 

3,5 “tira as sandálias dos pés porque o lugar que estás é uma terra santa1”.  

  

Uma construção teológica: 

                                                             
1 Cf. É bom lembrarmos que cada país é acompanhado por Deus, como por ex. Brasil, a Terra de Santa 

Cruz e a primeira Missa 26/04/1500. 



9 
 

A.     Teofania (Ex 3) 

B.     Páscoa da saída (Ex 12) 

C.     Milagre do mar vermelho (Ex 14) 

D.   Provas do deserto (Ex 16-17) Maná 

SINAI (Dom da lei – Aliança Ex 19-24) 

D’ Prova do deserto (Nm 20-32); 

C’ Milagre do Rio Jordão (Js 3); 

B’ Páscoa da entrada (Js 5,10); 

A Teofania. 
 

 4.  Deus pode usar até uma prostituta para salvar um povo inteiro. 

 A prostituta cananeia, Raab, ajuda os espiões enviados por Josué a sondar o 

território enganando os emissários do rei do seu povo (Js 6,2-17.25b). Raab 

professa a fé no Deus de Israel.  

 No NT, é citado Raab como exemplo de fé (Hb 12,31). Na carta de São Tiago a 

considera como justa devido ao ato da caridade (Tg 2,25). E Raab entrou até na 

genealogia entre os antepassados de Jesus2 (Mt1,5 e Lc 3,32), entre as 4 

mulheres: Tamar (Gn 38) Rute e Betsaida (2Sm 11). 

 

 5. “Deus combate por Israel” (Js 10,14) e extermina os seus inimigos que 

também são seus filhos? 
  

A guerra santa e as muralhas de Jericó (Js 5,13-6,27). Como entender um Deus 

que conduz uma guerra “santa” junto com as celebrações litúrgicas? A imagem 

guerreira e violenta de Deus que mata os habitantes nativos para dar a Terra ao 

seu povo (Js 6,17-21). 

O livro apresenta o extermínio sagrado de cidades, como de Hai (Js 8,26) e 

também relata que, com o consentimento de Yahweh, que os homens de Josué 

passam a fio de espada os habitantes dos lugares ocupados (Js 8,24). Aqui está 

a leitura teológica do texto: O extermínio radical é necessário para não cair de 

novo nas tentações de infidelidade. (Ref. Mt 12,43-45) "Se abandonardes o 

Senhor para servir outros deuses, ele se voltará contra vós e vos fará mal, e vos 

consumirá, depois de vos ter feito bem” (Js 24,20). A intenção de demolir as 

monarquias idólatras, “cananeus”, é para os israelitas não se misturarem com 

eles contraindo os matrimônios e para depois disso não se afastarem de Deus 

seguindo seus ídolos. O matrimônio era uma forma de estabelecer alianças, 

aproximando famílias pertencentes a grupos e práticas religiosas diferentes. 

A promessa do povo (Js 24,25) serviu para incutir nos exilados o desejo 

de voltar a ser fiel a Deus. Seguir outros deuses significa perder a Terra e atrair 

a ira divina (Js 23,16). O passado é a interpretação do presente. O narrador 

constrói uma história a partir do ângulo de visão de Israel. De fato, o texto não 

                                                             
2 Raabe teria sido esposa de Salã e mãe de Boaz, que foi bisavô de Davi 



10 
 

fala de Israel e de suas conquistas, mas fala para Israel a respeito da sua relação 

com YAHWEH seu Deus. 

 6.    A experiência com os gabaonitas (Js 9):  

 O erro não está em dar ajuda, mas em não consultarem a Deus (9,14) e 

misturarem-se com eles comendo os alimentos deles. E assim, a ajuda dada 

tornou-se um grande perigo para Israel3.   

 

7.    “Sol, detém-te4 em Gabaon, e tu, lua, no vale de Aialon. E o sol se 

deteve e a lua ficou imóvel até que o povo se vingou dos seus inimigos” na 

batalha de Gabaon (Js 10,12-13). 

 Assim como aconteceu na travessia do mar vermelho (Ex 14,21) e no rio Jordão 

(Js 3,16), assim como as estrelas lutaram contra Sísera na batalha de Débora 

(Jz 5,20). O Deus criador pode suspender a lei da natureza a favor do seu povo 

no seu combate contra os males. A vitória de Israel não depende de suas forças, 

nem da potência de seu exército, mas de sua fé e do culto ao seu Deus. E Josué 

não é um rei, nem um líder militar, mas sim, um executor das ordens divinas, 

como foi Moisés 

 

LIVRO DE JUÍZES 

TÍTULO: 

O título deste livro é extremamente apropriado, pois narra as façanhas dos 

“juízes”, ou seja, funcionários especiais que Deus colocou à frente de seu povo 

para guiá-lo e libertá-lo de seus inimigos (2,16-19) . 

 O termo hebraico significa “libertadores” ou “salvadores”, mas também “juízes” 

(ver Dt 16,18; 17, 9; 19,17). 

AUTOR E DATA: 

O texto não especifica a autoria do livro, mas o Talmud o atribui a Samuel, um 

profeta de fundamental importância que, tendo vivido na época em que 

                                                             
3  Cfr. É bom refletirmos aqui sobre a acolhida dos estrangeiros na Europa e as experiências dos escravos 

no Brasil. 
4 Foi uma frase de bastante consequências na história da humanidade e da ciência. Quando o homem lê 

a Palavra de Deus, como livro científico acontecem erros. Consequências: os sofrimentos dos cientistas 
como Galileu Galilei e Nicolau Copérnico. Segundo Copérnico:  O sol se encontra fixo (imóvel) no centro 
do sistema e todos os planetas giram em torno do sol completando uma órbita em 365 dias (1 ano); A 
Terra gira em torno de si mesma, como um pião, é o chamado movimento de rotação que dura 24 horas 
(1 dia) Sendo assim, a Terra possui dois movimentos: girando em torno do próprio eixo e em torno do sol. 
Mais tarde, no século seguinte, as observações de Galileu Galilei confirmariam esta teoria. Porém para 
ser aceito precisou muito tempo.  
 



11 
 

ocorreram os acontecimentos narrados, poderia ter feito um relato preciso deles 

(ver 1Sm 10,25). 

Dado que os Jebuseus ainda tinham o controle da região (Jz 1,21), este período 

precede a conquista de Jerusalém por Davi em 1004 a.C. (2Sm 5,6-7). 

Além disso, o autor descreve uma época em que nenhum rei estava no poder 

(17,6; 18,1; 21,25). 

O texto provavelmente foi escrito logo depois que Saul começou a reinar (c. 1043 

aC). 

 

Uma parte do texto foi escrito no norte de Israel antes da invasão dos Assírios 

pela escola eloísta e posteriormente acrescentados com outros textos durante e 

depois do exílio babilônico. Os cap. 17-21 acrescentados após o exílio 

babilônico. Por isso são várias as etapas da formação deste livro. Talvez 

tivessem como primeira referência o cântico de Débora (Jd 5), um dos textos 

mais antigos do Antigo Testamento.  

 

ESTRUTURA DO LIVRO: 

 

O livro dos Juízes, podemos dividir em três partes: 

1,1-2,5: Introdução que foi colocada como texto posterior, pois a continuação 

com Josué começa no 2, 26-10 que dá continuidade a Js 24,29-31 ou seja, temos 

duas introduções.  

2,6-16,31: O corpo do livro (A cronologia dos Juízes é artificial). 

17-21: Duas adições que narram a migração dos danitas com a fundação do 

santuário de Dã (17-18) e a guerra contra benjamim em punição do crime de 

Gabaá (19-21). 

CONTEXTO E AMBIENTE DO LIVRO DE JUÍZES: 
 

O livro dos Juízes narra um período histórico de aproximadamente 300 anos, 

desde a conquista de Josué (1398 a.C.) ao início da monarquia (1043a.C), 

período de Eli e Samuel.   

O Livro é bastante heterogêneo, composto por uma justaposição de histórias 

muito arcaicas e reelaborações posteriores, de episódios históricos a 

construções mitológicas, de prosa seca a passagens poéticas estupendas. 
 

Deixando para trás as gloriosas epopeias da conquista da Terra Prometida, 

começa a existência de Israel na Terra Santa, cercado por inimigos externos e 

internos de todos os tipos. A conquista não havia sido definitiva, como 

mencionado, e as populações indígenas cananeias aguardavam apenas o 

momento da vingança. Por esta razão, as tribos individuais de Israel elegeram, 

muitas vezes independentemente umas das outras, líderes chamados Juízes, 



12 
 

que reuniam o poder político, militar e judicial, daí o primeiro nome. E assim, 

antes dos livros dos Reis, aqui está o livro dos Juízes. 
 

O ambiente do livro dos Juízes constitui a trágica continuação de Josué. Se em 

Josué o povo obedeceu a Deus tomando posse da Terra Prometida, em Juízes 

mostra-se desobediente, idólatra e muitas vezes derrotado. 

Jz 1,3-6 descreve os eventos finais do livro de Josué, e Jz 2,6-9 narra a morte 

deste grande líder (ver Josué 24,28-31). 

O texto descreve sete fases distintas do afastamento de Israel do Senhor, que 

começou antes mesmo da morte de Josué e posteriormente resultou numa 

apostasia geral. 

Existem cinco razões básicas para estas fases sucessivas do declínio moral e 

espiritual de Israel: 

1. A desobediência de um povo que não expulsou completamente os 

cananeus da terra (Jz 1, 19. 21.35); 

2. Idolatria (2,12); 

3. Casamentos mistos com os ímpios cananeus (3,5-6); 

4. A rebelião contra os juízes (2,17); 

5. O distanciamento progressivo de Deus após a morte de cada juiz (2,19). 

 

Dos quatorze juízes, seis eram guerreiros (Otoniel, Aod, Débora, Gideão, Jefté 

e Sansão). Dois em particular se destacaram como guias espirituais:  Eli, juiz e 

sumo sacerdote (mau exemplo); Samuel, juiz, sacerdote e profeta (um bom 

exemplo). 
 

Estes juízes não são juízes que julgam o país inteiro, mas são líderes, 

libertadores, guerreiros dos pequenos grupos e por isso um juízo não é 

conhecido em todo o país dos Israelitas. 

Nas biografias dos juízes maiores, a reformulação do Deuteronomista está 

claramente presente de diversas maneiras. À semelhança do que fez em Josué, 

este autor estende a todo o Israel o que dizia respeito a uma ou a algumas tribos. 

Coloca as ações dos juízes num quadro cronológico, indicando a duração do seu 

julgamento em números, muitas vezes convencionais: 20, 40 e 80 anos.  

Através da formulação teórica da segunda introdução (2.6-3.6) e da concretude 

da história dos juízes, o livro apresenta as causas que levam Israel ao seu 

verdadeiro mal, ou seja, ao seu afastamento de Deus para servir aos deuses 

como  Baal e Astarte.  

As biografias dos juízes maiores caracterizam-se por 4 momentos, segundo 

uma formulação talvez devida ao editor deuteronomista: 

1. Israel peca;  

2. Deus o pune com a invasão dos inimigos;  

3. No sofrimento, Israel implora a ajuda do seu Deus; 

4. Finalmente, Deus envia o juiz libertador.  



13 
 

Podemos resumir estes momentos em quatro palavras: pecado, castigo, 

arrependimento e salvação.  

O livro destaca também que alguns juízes são dotados do Espírito do Senhor, 

o que lhes permite cumprir a sua difícil missão.  

São quatro juízes: Otniel (3,10), Gideão (6,34), Jefté (11,29) e Sansão (14,6; 

15,14), explicitamente indicados como os líderes carismáticos de Israel. 

 

TEMAS HISTÓRICOS E TEOLÓGICOS: 
 

Na narrativa dos Juízes, mais temática do que cronológica, emergem dois temas 

principais: o poder divino e a misericórdia concedida segundo a promessa. 

Manifestam-se na libertação dos israelitas das consequências dos erros 

causados pela sua conduta deplorável ( 2,18-19; 21,25). 
 

Sete fases nas quais o pecado e a libertação se sucedem e marcam 

ciclicamente a obra libertadora de Deus nas diferentes áreas geográficas 

previamente atribuídas às tribos através de Josué (Js 13–22). 
 

A apostasia se espalhou por todo o país, como evidenciado pela menção distinta 

de cada região: sul (3,7-31), norte (4,1–5,31), centro (6,1–10,5), leste (10,6–

12,15) e oeste (13,1–16,31). 
 

O poder de Deus, expresso na libertação fielmente concedida, brilha contra o 

fundo sombrio dos miseráveis compromissos humanos e das perversões por 

vezes bizarras do pecado, como é evidente no compêndio final (17-21). 
 

O último versículo do livro (21,25) pinta um quadro preciso da situação: “Naquela 

época não havia rei em Israel; cada um fazia o que lhe parecia correto." 
 

A cronologia da sucessão dos vários juízes nas numerosas regiões do país cria 

perplexidades quanto à duração dos diferentes intervalos de tempo e à 

coincidência da sua soma com o período global que vai do êxodo (1445 a.C.) ao 

quarto ano do reinado de Salomão, 967/966 a.C. , período que, segundo o que 

está escrito, durou 450 anos. 

Uma explicação razoável é aquela que contempla a possibilidade de 

sobreposições entre as diferentes fases da libertação e os anos de paz sob os 

juízes nas diversas regiões do país; algumas dessas fases não seriam, portanto, 

consecutivas, mas contemporâneas. 

A estimativa proposta por Paulo em Atos 13,20 (150 anos) é aproximada. 
 

ESBOÇO DO LIVRO: 

Introdução e Resumo: A Desobediência de Israel (1,1–3,6); 

Expulsão incompleta dos cananeus (1,1-36); 

O declínio e julgamento de Israel (2,1–3,6) 

 

 



14 
 

EPISÓDIOS DA HISTÓRIA DOS JUÍZES:  
 

A Libertação de Israel (3,7–16,31); 

1º período: Otoniel contra os mesopotâmicos (3,7-11); 

2º  período: Aod e Samgar contra os moabitas (3,12-31); 

3º  período: Débora contra os cananeus (4,1–5,31); 

4º  período: Gideão contra os madianitas (6,1–8,32); 

5º período: Tola e Jair contra os excessos de Abimeleque (8,33–10,5); 

6º período: Jefté, Ibsã, Elom e Abdom contra os filisteus e amonitas (10,6–

12,15); 

7º período: Sansão contra os filisteus (13,1–16,31); 
 

Epílogo (Apêndices): A Desolação de Israel (17,1–21,25); 

Texto acrescentado posteriormente devido aos acontecimentos anteriores à 

monarquia.  

A idolatria de Miquéias e dos Danitas (17,1–18,31); 

O crime de Gibeá e a guerra contra Benjamim (19,1–21,25); 

 

DÉBORA (CAPÍTULOS 4-5) 
  

Débora  se opõe a Jabim, rei da cidade cananéia de Hasor, que tiraniza as tribos 

do norte com seu exército, liderado pelo poderoso general Sísera5.  
 

São apresentadas duas versões da história de Débora6, a primeira mulher a se 

tornar juíza, mas também descrita como profetisa. (Jz 4, 4): uma em prosa, no 

cap.4, e outra em poesia, no cap. 5, um poema maravilhoso que, segundo 

alguns, é muito antigo e representa uma das primeiras páginas da Bíblia 

transmitida e escrita.  

O braço armado de Débora é Barac, líder do exército israelita e responsável pela 

derrota de Sísara, o qual tentando salvar a sua vida fugindo, refugia-se na casa 

de Héber, o quenita (portanto descendente de Caim do Gênesis). Ele, Héber, 

um estrangeiro que no entanto tem uma esposa judia, Jael, que o mata, 

quebrando sua cabeça com uma estaca: cena macabra repetida diversas vezes 

na história da arte. 

Historicamente, pensa-se que o episódio reflete as guerras vitoriosas realizadas 

pelas tribos do norte contra as cidades cananéias que ainda eram poderosas e 

longe de serem submissas, como sugeria o livro de Josué. 

 

● No cântico 5,18: referência a Zabulon e Neftali7: Gn 49; Mt 4,15. 

● 5,24: “Bendita entre as mulheres Jael seja..”: referência: Lc 1,42 o anjo a 

Maria santíssima. 

                                                             
5 A glória da cidade cananéia de Hasor foi revelada por escavações arqueológicas. 
6 Débora significa “abelha” e Barak “raio do sol”. 
7 Zabulon e Neftali, Terra dos Israelitas que com tempo se tornaram totalmente pagãos “Galilea das 

nações”. Refr.Mt 4,15; |Gn 49,13. 



15 
 

GIDEÃO (CAPÍTULOS 6-8) 

Gideão, da tribo de Manassés se opõe contra os madianitas, um povo 

nômade do deserto do Sinai, tradicionalmente hostil a Israel, apesar dele 

também ter vindo a esposa de Moisés, Zípora; neste caso a hostilidade resulta 

na destruição de colheitas. O chamado de Gideão segue o padrão de muitos 

outros chamados bíblicos, inclusive os do Novo Testamento. Gideão recebe o 

epíteto de Jero-Baal ("juiz de Baal") porque, após sua vocação, quebrou o altar 

do deus pagão construído por seu pai, Joás, mas este último, aos que gostariam 

de se vingar de Gideão, respondeu: “Vocês querem ser aqueles que defendem 

Baal? Se ele for um deus, ele se encarregará de se vingar, pois seu altar foi 

derrubado!” (Jz 6, 31). 

 Antes das suas façanhas bélicas, Gideão invoca várias vezes um sinal: o 

orvalho molha o velo, mas deixa seca toda a terra circundante. Posteriormente, 

com apenas 300 homens, ele enfrenta os madianitas e os derrota. Duas 

campanhas são contadas sobre Gideão: uma a oeste (cap. 7) e outra a leste do 

Jordão (cap. 8). O papel hegemônico de Efraim entre as tribos do norte remonta 

a essas vitórias. Em qualquer caso, ele se recusa a ser eleito rei porque “o 

Senhor é a sua cabeça” (Jz 8,23). 

 

ABIMELEQUE (CAP.9) 
 

Pelo contrário, Abimeleque, filho de Gideão e sua concubina de Siquém, tenta 

estabelecer-se como rei pelo menos desta cidade; o livro relata a lenda segundo 

a qual, ele matou seus setenta (!) irmãos para não ter rivais que o desafiassem 

ao trono.  

Deve-se notar em Jz 9,2, Abimeleque pergunta "aos senhores de Siquém", à 

nobreza: isto demonstra que no início da ocupação da Terra Prometida ela 

estava dividida em cidades-estados equipadas com autogoverno dos 

oligárquicos, como as cidades-estados gregas. Provavelmente eram ricos 

proprietários de terras como os senadores romanos, ou mercadores que 

enriqueceram através do comércio: uma situação social que se adapta muito 

bem a uma cidade próspera como Siquém, mas que era completamente 

estranha à estrutura tribal dos israelitas, pastores e agricultores. 

O autor deuteronomista, a quem também devemos o livro dos Juízes, concebe 

a monarquia apenas como uma instituição de origem divina, e o rei como 

“vigário” de YHWH na terra. 

A decisão unilateral de Abimeleque de tornar-se rei é, portanto, totalmente 

desaprovada. Joatão, único filho de Gideão que escapou ao massacre ordenado 

por Abimeleque, responde então contando uma parábola, e é inserida aqui para 

explicar que tipo de poder o soberano exercerá.  

Na verdade, as árvores frutíferas recusam a coroa do mundo vegetal, e só a 

terrível e espinhosa espinheiro a aceita. Porém, Abimeleque acaba como todos 

os tiranos de todas as épocas e nações: um “espírito maligno” (enviado por Deus 



16 
 

na releitura teológica que a pena do Deuteronomista faz da história sagrada) cria 

discórdia entre o tirano e os Siquemitas (9,22ss), que na verdade rebelou-se 

contra sua autocracia, e Gaal, filho de Obede (pode significar "filho de um 

escravo"), organiza um golpe contra ele. 

Abimeleque ataca os muros de Siquém e toma-a de assalto, mas depois ousa 

demais atacando Tebes, uma fortaleza fortificada onde a população se refugiou, 

e eis que uma mulher o mata atirando-lhe uma pedra de moinho à cabeça 

(vv..50ss). 

O livro introduz um elemento narrativo interessante ao afirmar que o moribundo 

Abimeleque pede a um escudeiro que acabe com ele, de modo que não se 

poderia dizer que ele havia morrido nas mãos de uma mulher (mas como ele 

sabia que a pedra de moinho não havia sido atirada por um homem?). No final 

na miserabilidade de Abimeleque é revelada a teoria da retribuição, muito cara 

ao autor deuteronomista: “Deus fez cair sobre Abimeleque o mal que ele havia 

cometido contra seu pai, quando matou seus setenta irmãos, e também fez cair 

sobre os siquemitas todo o mal que eles haviam feito” (Jz 9, 56-57). 

 

JEFTÉ (CAPÍTULO 11) 
 

Jefté  é uma das figuras mais trágicas de toda a Bíblia. O autor apresenta-o como 

filho de uma prostituta, mas um valente guerreiro à frente do seu bando de 

“mercenários”, e por isso chamado pelos anciãos de Gileade (região da 

Transjordânia) para contrariar a invasão dos amonitas. A vitória de Jefté é plena 

e total, mas ele cometeu um erro: jurou a Deus sacrificá-lo, em caso de vitória, o 

primeiro ser vivo que lhe chegasse pela porta de sua casa. 

Infelizmente, a primeira a correr em sua direção é sua única filha, ainda virgem, 

que ele não hesita em sacrificar para manter a fé no pacto com Deus.  

O episódio sangrento inspirou Dante com uma famosa invectiva (Paraíso V, 64-

68) : 

“Os mortais não devem votar por bobagens; 

seja fiel e não seja vadia com isso, 

como Jeftè em sua primeira dica; 

o que é mais apropriado dizer "eu fiz coisas ruins", 

que, ao servir, vai piorar a situação…” 

 

Em outras palavras: era melhor quebrar o voto do que cometer um pecado pior 

ao cumpri-lo. Neste caso, o pior pecado é o sacrifício humano, fortemente 

condenado pela Bíblia: aqui Jefté parece comportar-se como os mesmos 

cananeus contra os quais lutou ferozmente. O autor deuteronomista apresenta-

o, no entanto, como o gesto isolado de um homem que viveu nas fronteiras 

extremas de Israel, e certamente não deve ser imitado. 

 

 
 



17 
 

SANSÃO (13-16) 

E aqui estamos com o mais famoso de todos os Juízes, Sansão (capítulos 13-

16), pertencente à pequena tribo de Dã, ameaçado por um novo e poderoso 

inimigo: os filisteus, um povo de linhagem indo-européia que se estabeleceu na 

costa sul da Palestina durante o mesmo tempo em que aconteceu a fuga do 

Êxodo. Muitos acreditam que os filisteus pertencem aos famosos “Povos do Mar” 

e que, equipados com armas de ferro e carros de guerra, ameaçam os pacíficos 

danitas. Tradicionalmente considerado o Hércules8 do épico judaico.  
 

Ao contrário das façanhas de Débora, Gideão e Abimeleque, as de Sansão são 

de historicidade muito controversa, provavelmente o Deuteronomista reelaborou 

contos folclóricos parcialmente hiperbólicos e lendários (como por exemplo, a 

narração do leão esquartejado com as próprias mãos de Sansão como Hércules 

matou o Leão de Neméia do épico grego) e os sobrepôs às tradições cananéias 

relativas ao culto solar. Na verdade, Sansão lembra o nome de Shamash, deus 

babilônico do sol9; sua mulher se chama Dalila, ou seja, “lua”, como se fosse 

uma história mítica do amor entre as duas estrelas, com o sol derrotado pela lua 

ao anoitecer; seu cabelo lembra os raios do sol; e, como o sol, incendeia as 

plantações. 

O nascimento de Sansão é parecido com o de Isaac, Samuel e do próprio Jesus. 

Deus envia um anjo a Manoá e sua esposa para anunciar-lhes o nascimento de 

Sansão. A criança é consagrada a Deus e torna-se nazireu. Ele não está proibido 

de ter relações sexuais, porque em Israel a perpetuação da família era a única 

forma conhecida de imortalidade, mas ele não deve beber álcool nem raspar o 

cabelo. Na verdade, quando o sol está próximo do pôr-do-sol, perde os seus 

raios devido à absorção atmosférica e, portanto, perde a sua força. 

Como no caso de muitos outros escolhidos e enviados do AT, ele é uma pessoa 

investida de graças e poderes particulares em vista de uma missão (14,19; 

15,14), mas terminando aquela determinada missão, ele perde o espírito de 

Deus.  

Sansão conseguiu matar o leão que estava fora, mas não conseguiu matar o 

leão que estava dentro de si: ele se casou primeiro com uma mulher filistéia 

(cap14), depois se deita com uma prostituta (cap16), depois disso, ele se 

apaixona pela mulher de Sorec, chamada Dalila e assim, ele cai de uma 

fragilidade para outra e, embora tivesse tido muitas graças e vitórias na vida, no 

final termina com uma história triste.  

No cap. 16,20 diz “Sansão não sabia que Iahweh tinha se retirado dele”. As 

mulheres foram à ruína de Sansão. Durante o banquete de casamento com a 

                                                             
8 Hércules é um grande herói da mitologia grega que ganhou notoriedade por possuir uma grande força. 

Ele realizou uma série de trabalhos considerados impossíveis, e entre estes o primeiro foi matar o Leão 
de Nemeia, grande monstro da família de Tifão, o maior inimigo dos deuses gregos. 
9 Shamash era uma divindade babilônica que carregava o sol em sua carruagem e por isso conhecido 

como o deus do sol, e era associado com a verdade e a justiça e que libertava  os atormentados pelos 
demônios. 



18 
 

filisteia, pergunta aos filisteus o famoso enigma da carcaça de um leão que ele 

matou, na qual as abelhas construíram uma colmeia cheia de mel.  

O enigma era um gênero literário frequente no Oriente Médio, também utilizado 

para fins didáticos; a capacidade de dissolvê-los denotava a pessoa sábia. 

Subornando sua esposa, os filisteus conseguem a solução, mas Sansão fica 

furioso e vai embora.  

Ao saber que sua esposa foi dada a outro, Sansão ateia fogo nas plantações dos 

filisteus amarrando tochas acesas nas caudas das raposas que capturou. Preso 

pelos inimigos, primeiro rompe as cordas que o prendem "como mechas 

queimadas" e depois, pegando na queixada de um burro, mata mais de mil 

homens.  

O epílogo da história é bem conhecido: Dalila extorque de Sansão o segredo de 

sua força, ela raspa seus cabelos, sua força o abandona junto com o favor de 

Deus, e ele é capturado, cego e humilhado. Ele reza: “Senhor Yahweh, eu te 

peço, lembra-te de mim, dá-me força ainda esta vez…”(16,28).   

A conclusão ganha o tom do “romance exemplar”: arrependido, Sansão recupera 

as forças, mas como poderá se vingar de seus inimigos se estiver cego? Os 

próprios filisteus o conspiraram, arrastando-o para o templo do deus Dagom (pai 

de Baal) para que ele pudesse diverti-los fazendo-se de bobo. Mas Sansão 

quebra as colunas de sustentação do templo, que cai sobre as cabeças de seus 

inimigos: Diz o texto: “Houve mais daqueles que Sansão matou quando morreu 

do que aqueles que ele matou durante sua vida” (Jz 16, 30). Sansão reinou por 

20 anos na tribo de Dã.  

Assim no livro dos Juízes, mais que falar das vitórias, fala das falhas e derrotas  

e assim podemos concluir que no AT, acontece o ministério, mas cai o ministro. 

Gideão no final da vida fez um efod de adivinhação, com ouro recolhido das 

mãos do povo e ofereceu a baal e fez todo povo adorá-lo (8,25-27); Abimeleque 

teve um final triste (9,56-57) e Sansão pior ainda.  
  

APÊNDICES: 
 

Após apresentar as figuras dos Juízes e seus feitos, o autor nos entretém com 

dois apêndices:  

o primeiro narra a origem do santuário de Dã (Juízes 17-18),  

o segundo narra o crime cometido pelos cidadãos de Gabaa (Juízes 19 -21) 

“quando não havia rei em Israel”, como o livro faz questão de sublinhar (por esta 

razão, segundo alguns, o livro dos Juízes representa a “pré-história” de Israel em 

Canaã, um pouco como a era pré-dinástica em Egito). E esta segunda parte fala 

das falhas das tribos,  a primeira parte foram as falhas pessoais. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

HISTORICIDADE 
 

Do ponto de vista histórico é difícil estabelecer o que exatamente aconteceu 

naquela época, visto que o livro dos Juízes foi escrito séculos e séculos depois 

dos acontecimentos que narra.  

Certamente o quadro da conquista que o Livro dos Juízes nos apresenta desde 

o seu primeiro capítulo é completamente diferente daquele encontrado no livro 

de Josué. Na verdade, aqui são apresentadas ações militares dispersas, 

realizadas por tribos individuais, independentemente umas das outras, 

começando com Judá, a tribo predominante no sul, enquanto no livro anterior foi 

dada credibilidade à ideia de que todas as tribos haviam se movido em uníssono 

sob o comando unitário do sucessor de Moisés, Josué.  

Além disso, este livro afirma que as conquistas dos israelitas foram inicialmente 

limitadas: “Judá não conseguiu derrotar os habitantes da planície, porque eles 

tinham carros de ferro” (Jz 1, 19). 

Mesmo que a reconstrução da cronologia exata dos acontecimentos seja hoje 

impossível, Israel provavelmente só conquistou as áreas montanhosas da 

Palestina e alguns territórios da Transjordânia no primeiro século depois de 

entrar em Canaã, onde a presença dos cananeus bem equipados era menos 

densa. Alguns grupos, como a tribo de Judá, entraram em Canaã pelo sul, 

através do Negev, e isso reforça a ideia de que haviam saído do Egito antes, na 

época da expulsão do Êxodo. Em vez disso, a "casa de José", isto é, as tribos 

de Efraim e Manassés, entrou pelo leste, ou seja, pelo lado do Jordão, conforme 

descrito no livro de Josué, vindo da fuga do Êxodo. Isto explica as diferenças 

entre as tribos e por que a unidade política se desfez depois de Salomão. 

Israel, na era dos Juízes, é apenas uma federação de tribos em busca da sua 

própria identidade e unidade: a mesma reunião de Siquém (Js 24) demonstra a 

presença na Terra Santa de clãs e tribos heterogêneas que já ali viviam e que 

haviam adotado cultos cananeus. Israel, portanto, ainda busca a sua identidade 

como povo, o que só acontecerá em 1030, com o advento da monarquia. 

Quanto à historicidade dos juízes individuais, é inatingível para nós, com 

exceção de Débora, Baraque e Samuel. Mas o caso de Sansão é exemplar mais 

uma vez. Não há dúvida de que suas façanhas foram exageradas; no entanto, 

como acontece com outras figuras semi míticas, de Gilgamesh a Heitor, de Orfeu 

etc. não podemos provar a sua historicidade nem negá-la completamente. Nele 

sobrevivem memórias de tempos ancestrais, em que a escrita não era utilizada 

e era fácil amplificar lendas, deixando o campo livre à imaginação. Na 

impossibilidade de reconstruir como nasceu a lenda, mantemo-la com toda a 

exuberância artística e literária que produziu e sobretudo com o seu significado 

moral, o que ainda soa verdadeiro hoje. 

 

 

 

 



20 
 

SENTIDO TEOLÓGICO DO LIVRO: 

 

Uma coisa deve ser absolutamente lembrada: embora seja um dos livros 

históricos da Bíblia, a intenção do Livro dos Juízes não é de forma alguma 

historiográfica, mas teológica, como claramente destacado em Jz 10,6-16: 
 

“Os israelitas continuaram a fazer o mal aos olhos do Senhor e serviram 

aos Baals, aos Ashtartins, aos deuses da Síria, aos deuses de Sidon, aos 

deuses de Moabe, aos deuses dos amonitas e aos deuses dos filisteus; 

eles abandonaram o Senhor e não o serviram mais. A ira do Senhor 

acendeu-se contra Israel e ele os entregou nas mãos dos filisteus e nas 

mãos dos amonitas. Estes afligiram e oprimiram os israelitas durante 

dezoito anos, todos os filhos de Israel que estavam além do Jordão, na 

terra dos amorreus em Gileade. Então os amonitas atravessaram o 

Jordão para lutar também contra Judá, contra Benjamim e contra a casa 

de Efraim e Israel ficou em grande angústia. 

Então os israelitas clamaram ao Senhor: “Pecamos contra ti, porque 

abandonamos o nosso Deus e servimos aos Baalins”. 

O Senhor disse aos israelitas: “quando os egípcios e os amorreus, os 

amonitas e os filisteus, quando os sidônios, Amalec e Maon vos oprimiam, 

e vós chamastes por mim, não os salvei das suas mãos? Mas vós me 

abandonastes e servistes a outros deuses. Por isso não vos salvarei mais. 

Ide, clamai aos deuses que escolhestes! Eles que vos salvem, no tempo 

da vossa angustia”. Então os israelitas disseram ao Senhor: “Nós 

pecamos; faça conosco o que quiser; livra-nos apenas hoje”.  Eles fizeram 

desaparecer os deuses estrangeiros que tinham consigo, e serviam a 

Iahweh. Então Iahweh não pôde mais suportar a angústia de Israel”  
 

Esse padrão é repetido inúmeras vezes no livro. É essencialmente um esquema 

quadripartido da teologia deuteronomista.:  
 

O Pecado, a infidelidade à Aliança com a qual o povo se distancia de Deus: 

“Os israelitas fizeram o que era mau aos olhos do Senhor”; ou "Eles adoraram 

Baal afastando-se do Senhor". Este pecado é bastante natural, no contato com 

povos pagãos que muitas vezes praticam a prostituição sagrada. Observe como 

o pecado é apresentado como prostituição e adultério, já que a relação entre 

Deus e seu povo é muitas vezes descrita através da imagem da união conjugal. 

O Castigo, considerado uma reação divina ao mau comportamento do 

povo: sempre assume a forma do abandono de Israel por Deus aos seus 

inimigos. 

Arrependimento: sob o açoite do castigo, os judeus se arrependem e voltam à 

adoração do único Deus. 

Libertação, consequência do regresso a Deus: O Senhor mostra a sua 

misericórdia enviando um “salvador”, isto é, um juiz. A expressão comumente 

repetida é: “O Senhor levantou um libertador...” 



21 
 

Mais uma vez, a teoria da retribuição mencionada acima está em ação: uma 

teoria que encontraremos novamente diversas vezes em nossa longa jornada. 

 

 

LIVRO DE RUTE 
 

 

Rute é um dos livros mais curtos do Antigo Testamento (apenas 4 capítulos), 

mas brilha pela sua prosa ágil e eficaz e, acima de tudo, pela mensagem de 

tolerância e esperança que transmite ao antigo Israel.  

Não é por acaso que Rute foi incluída pelos judeus entre os cinco "Megillot", os 

cinco "pergaminhos" particularmente caros à liturgia da Sinagoga, porque são 

lidos integralmente por ocasião de festas particulares: além de Rute, são o 

Cântico dos Cânticos, as Lamentações, Ester e Eclesiastes.  

Rute é lida na festa de Pentecostes, talvez pelo contexto natural que evoca, o da 

colheita, época em que se celebrava esta solenidade. E para os judeus não é 

um livro histórico, mas um livro didático e profético.  

Para nós cristãos o livro de Rute faz parte dos livros históricos, pois começa com 

a situação de Israel antes de Samuel e diz assim ”durante o tempo dos juízes 

que teve a fome no país” (1,1). Rute é apresentada como a bisavó de Davi 

conforme os últimos versículos do livro (4,21).  

E do estudo do livro dos juízes estudamos que a fome era a consequência dos 

pecados do povo e, neste tempo em vez de corrigir e tomar a consciência, a 

família de Elimeleque com sua mulher Rute mudou o local e foi morar nas terras 

dos estrangeiros, na terra de moab (os descendentes dos filhos de Ló, entre o 

povo que Deus tinha mandado matar, para não misturar-se com outros povos). 

Chegando lá os dois filhos crescem, casam-se com mulheres estrangeiras e 

após um tempo, o pai e os filhos morreram e ficaram as três viúvas.  

Por outro lado, foram de Belém para Moab. Deixaram a Belém (“a casa do pão”) 

e abraçaram a terra estrangeira, descendentes das prostitutas. Não 

compreenderam que Deus tinha um plano, resolveram de uma forma não 

segundo o coração de Deus. Mas Deus ainda transforma a história do pecado 

do homem numa fonte da graça e, o livro de Rute apresenta este intervento de 

Deus nesta família.   

 

ESTRUTURA E CONTEÚDO 
 

O capítulo 1 conta como, durante uma fome, Elimeleque de Efrata (ou seja, de 

Belém, terra natal do rei Davi) emigrou para Moab, país próximo da Jordânia, 

junto com sua esposa Noemi e seus dois filhos. Os dois filhos se casam com as 

mulheres Moabitas. No entanto, o infortúnio atinge o seu lar: Elimeleque e seus 

dois filhos morrem em poucos anos. Noemi decide voltar para a Judéia e se 

despede das noras; as duas moças têm duas opções na frente e segundo suas 

decisões vai determinar o futuro. Enquanto Orfa permanece no país de Moabe, 



22 
 

Rute decide segui-la e volta com ela para Belém, logo no início da colheita da 

cevada.  
 

No capítulo 2, Rute vai respigar nos campos de Boaz, parente de seu marido, 

que não apenas a deixa fazer isso, mas também lhe oferece comida e ordena 

que seus servos deixem propositalmente algumas espigas de milho, para que 

ela possa coletar; Na verdade, Boaz ficou impressionado com a lealdade que 

Rute demonstrou para com Noemi, concordando em vir morar numa terra 

estranha para ela. Quando Rute relata isso a Noemi, ela se alegra porque sabe 

que Boaz é parente de Elimeleque e, portanto, pode ser seu “redentor”. 
 

No capítulo 3, a astuta Noemi prepara o encontro decisivo entre Rute e Boaz, 

aconselhando a nora a se comportar como uma noiva: uma vez que Boaz se 

deite na eira, ela se deita ao lado dos pés dele. Quando o mestre do campo 

desperta, Rute se dirige a ele como seu redentor. O homem aceitaria, mas afirma 

que há um parente de Elimeleque mais próximo dele que poderia aspirar a esse 

papel com bons motivos.  

Assim, no capítulo 4, Boaz vai até o pretendente e usa uma estratégia 

inteligente para dissuadi-lo. Na presença de dez testemunhas, por se tratar de 

ato jurídico oficial, ele propõe à outra parte o resgate dos bens de Elimeleque, 

falecido marido de Noemi. Seu rival estaria disposto a aceitar o resgate, mas, ao 

saber por Boaz que isso também envolve o casamento com sua nora viúva, ele 

não sente vontade de assumir esse fardo (talvez por saber que Rute não é judia), 

e recusa em favor de Boaz. Boaz então toma Rute como esposa e todos vivem 

felizes para sempre, assim como em um conto de fadas. 
 

ALGUMAS CONSIDERAÇÕES E TRADIÇÕES JUDAICAS. 
 

O Redentor: 

O termo “redentor”, ou “resgatador” em hebraico “goel”, indica o irmão do falecido 

marido, ou outro parente próximo, que se compromete a casar com a sua viúva 

para garantir que o falecido tenha descendência e, portanto, a continuação do 

seu nome. Esta é a famosa “lei do levirato” (do latim levir, “cunhado”), 

apresentada em Deuteronômio 25, 5-6, mas já aplicada desde a época dos 

patriarcas, como demonstra a famosa história de Er, Onan e Tamar em Gênesis 

38 (provavelmente o autor bíblico relata um costume muito posterior à era 

patriarcal). Todo o livro de Rute joga com essa norma para apresentar a idílica e 

quase bucólica história de amor entre Boaz e Rute. 
 

A sandália: 

O livro de Rute apresenta-se quase como um “thriller jurídico da antiguidade”, 

pois para aplicar a lei do levirato é necessário que Boaz contorne um parente 

mais próximo que ele de Elimeleque. Para fazer isso ele precisa brincar com as 

sutilezas dos costumes judaicos; e a transição entre o pretendente anônimo e 

Boaz ocorre através de uma cerimônia muito arcaica, que certamente tem as 



23 
 

suas raízes numa época pré-existente à fundação da monarquia unitária. O ritual 

envolve a entrega de uma sandália, o que provavelmente se explica pelo fato de 

a sandália pisar a terra, sendo portanto um símbolo de posse: quem coloca a 

sua sandália na terra deve ser considerado seu dono. Este costume é atestado 

em outras partes da Bíblia. Por exemplo, no Salmo 60,10 o Senhor declara: 

«Moab é a bacia para me lavar, sobre a Iduméia lançarei as minhas sandálias, 

sobre a Filístia cantarei a vitória! » 

 

Também neste caso o gesto de “jogar fora as sandálias” indica a reivindicação 

de um domínio. Em vez disso, em Deuteronômio 25, 9-10, o gesto de tirar a 

sandália tinha um significado ignominioso; isso nos leva a pensar que o livro de 

Rute não nasceu num ambiente deuteronomista, mas num ambiente muito 

posterior. 

 

Lia e Raquel: 
 

Lia e Raquel são as duas esposas de Jacó/Israel, consideradas as mães da 

nação judaica, pois geraram a maioria das tribos (as outras foram geradas por 

suas escravas e, portanto, de acordo com a lei judaica, também deveriam ser 

consideradas seus descendentes). Em particular, Lia gerou Rúben, Simeão, Levi 

e Judá (portanto o reino do sul), enquanto Raquel gerou José e Benjamim (e 

portanto o reino do norte). O desejo dirigido pelo povo a Boaz (4, 11-12): 

 

«Que o Senhor faça com que a mulher que entra em sua casa seja como 

Raquel e Lia, as duas mulheres que fundaram a casa de Israel. Obtenha 

riquezas em Efrata, faça seu nome em Belém! Que a tua casa seja como 

a casa de Perez, que Tamar deu a Judá, graças à posteridade que o 

Senhor te dará desta jovem! » 

 

É, portanto, um prenúncio de fertilidade. Raquel é mencionada aqui primeiro 

porque, segundo a tradição relatada em Gênesis 35,19, seu túmulo está 

localizado perto de Belém, casa de Boaz e Noemi. 

 

Genealogia 
 

 É assim que termina o livro de Rute (4, 18-22): 

« Esta é a linhagem de Perez: Perez gerou Hezron; Hezrom gerou Arão; Arão 

gerou Aminadabe; Aminadabe gerou Naasson; Naasson gerou Salmon; Salmon 

gerou Boaz; Boaz gerou Obede; Obede gerou Jessé, e Jessé gerou Davi. » 

 

É, portanto, uma genealogia seca. Como diremos ao falar dos Livros das 

Crônicas, as genealogias eram um gênero literário muito popular em Israel, uma 

vez que os membros de cada tribo individual estavam ansiosos para averiguar a 

sua origem e, portanto, a sua pertença a este ou aquele clã poderoso. Isto se 

aplica especialmente ao Rei Davi, que iniciou sua brilhante carreira como rei da 



24 
 

única tribo de Judá. E como Perez era o filho primogênito que Judá teve da sua 

nora Tamar (Gn 38, 6-30), ao exibir esta genealogia Davi poderia muito bem 

gabar-se do direito à coroa.  

Naturalmente, apenas alguns links da genealogia são relatados, porque mais de 

500 anos se passaram entre Judá e Davi e, portanto, os representantes da 

dinastia certamente não podem ser apenas dez. 

 

Rute é certamente um livro “bucólico”10, permeado por um clima de festa de 

aldeia, tanto que o próprio narrador parece reviver esse cenário com nostalgia, 

como hoje se faz com os contos dos bons e velhos tempos, que tinham como 

objetivo uma civilização camponesa já desaparecida para sempre. A colheita da 

cevada é vivida como uma celebração coral, parece que podemos ouvir os 

meeiros cantando as suas canções alegres enquanto colhem o cereal, e neste 

cenário postal há também lugar para a bela jovem respigadora, de quem, como 

uma nova Cinderela, o dono do acampamento se apaixona, tanto que faz falsas 

tentativas de se casar com ela.  
 

Na verdade, o livro termina com a avó Noemi segurando alegremente o neto 

Obed nos braços. É  precisamente a isto que o autor pretende chegar, em vez 

de narrar a casta história de amor entre Boaz e a sua noiva estrangeira, dada a 

sua ilustre linhagem, que coincide com a linhagem dos reis davídicos, e mais 

tarde até com José, o carpinteiro e com o Messias esperado. Compreendemos 

assim como o nosso livro ultrapassa a simples imagem do amor aldeão, para se 

tornar um texto profundamente religioso, permeado pelo orgulho da dinastia 

davídica e pela esperança do advento messiânico. Isto justifica a sua inclusão 

tanto na Bíblia como na Megillot, e também a frequência com que este livro é 

lido durante a celebração religiosa do casamento cristão. 

 Além disso, como todos sabemos, na genealogia de Jesus Cristo, o evangelista 

Mateus menciona apenas quatro mulheres (o evangelista Lucas não menciona 

nenhuma), duas das quais são estrangeiras (Raabe e Rute), e todas elas foram 

culpadas pelos fariseus de sua época: 

 

● Tamar, que se disfarça de prostituta e se deita com o sogro Judá 

para garantir que ele tenha descendentes (Gn 38); 

● Raabe, que por sua vez é apresentada como a prostituta de Jericó 

que entrega a cidade nas mãos de Josué (segundo Mateus, ela 

também é mãe de Boaz, embora a distância cronológica entre os 

dois seja na verdade de quase dois séculos (Js 1); 

● Batseba, esposa de Urias que peca junto com Davi e por isso 

perde o primeiro filho, nasceu dela depois o rei Salomão (2Sm11); 

● e finalmente Rute, uma estrangeira pagã desprezada por todos. 

                                                             
10 Bucólico significa campestre, rural, gracioso. Refere-se à natureza e às belas paisagens do campo. 

Significa também ingênuo, simples ou puro. 



25 
 

 

José, esposo de Maria Santíssima, é da família de Judá, Rute é a bisavó do rei 

Davi, que à sua vez, era da família de Judá. Rute foi fazer trabalhos humildes 

em silêncio numa terra estrangeira, mas Deus a elevou à dignidade da família 

real, família de Jesus.  

Aqui estamos verdadeiramente diante da realização das palavras do Salmo 116: 

“A pedra rejeitada pelos construtores tornou-se a pedra angular”! Rute é o 

símbolo da Igreja, de cada batizado que “era um estrangeiro" e Boaz é o símbolo 

de Cristo que nos acolhe e nos eleva à dignidade de sua esposa.  
 

 LIVRO DE SAMUEL E REIS  

1 e 2 Samuel fala de Samuel até rei Davi e, 1 e 2 Reis fala da morte de Davi, a 

entronização de Salomão até Acab (1Rei) de Acab até Zedequias, até a 

deportação de Israel para Babilônia (586 a.C):  (2 Reis).  

E estes 4 livros constituem como uma só obra, tanto que a versão grega da 

Septuaginta e a versão latina de São Jerônimo, ''Vulgata'', preferiram chamar 

eles em sua totalidade dos Quatro Livros dos Reis (em grego Basilion). 

REDAÇÃO 

Tanto os livros de Samuel como os dos Reis remontam a um único projeto, o de 

delinear a história de Israel desde o fim da era dos Juízes até o fim da monarquia 

com a invasão babilônica de Nabucodonosor, um arco de tempo que abrange 

seis séculos.  

O autor deste ciclo literário pertence ao mesmo contexto cultural e religioso em 

que floresceu o Deuteronômio, sendo por isso referido como um autor 

“deuteronomista”. Para reconstruir os acontecimentos dos dois reinos de 

Israel, ele recorre a materiais de arquivo que já não estão em nossa posse, a 

tradições orais e à memória histórica do seu povo.  

Uma das características do autor deuteronomista é uma descrição muito 

apaixonada e ponderada, que não se preocupa em relatar apenas dados 

históricos frios, mas sobretudo a sua interpretação religiosa de uma história, a 

do povo eleito, intimamente ligada a um plano divino preciso.  

 

CONTEXTO 

Estes livros foram escritos para os judeus que estavam na escravidão de 

Babilônia. Eles tinham no fundo do coração uma pergunta: “Porque aconteceu 

tudo isso conosco?”. É para dar resposta a esta pergunta que escreveram o 

texto. 
 



26 
 

Diferente da narração crônica da história, aqui os profetas são apresentados 

como pessoas: ou boas ou  ruins. Assim que narra o texto:  

Por exemplo: Acab: ele fez mal diante dos olhos de Deus, ele fazia tudo para 

alegrar o rei (1Rei 21,25-26).  

*E os reis que eram famosos nem sempre são mencionados no livro e outros 

que eram simples e insignificantes são apresentados com maior importância. Por 

exemplo, um rei chamado Omri (6º rei de Israel) era muito famoso e aqui na 

Bíblia tem apenas 8 versículos falando dele.  Pois diante dos olhos de Deus ele 

não era bom.  

Assim o tempo de Jeroboão II era ‘era de ouro’ e na Bíblia tem apenas sete 

versículos. Se a história normal escrevesse volumes e volumes, a Bíblia escreve 

pouco ou nada. Ou seja, a Bíblia narra segundo como Deus vê as coisas e não 

como o mundo vê.  

Assim o rei Ezequias (13º Rei de Judá) reinou por 29 anos (726–697 a.C.) e diz 

o texto que ‘nem antes e nem depois dele não houve um rei segundo o coração 

de Deus’ (2Rei18, 5-6), que a Bíblia dá a importância para ele e dedica 2 

capítulos para ele e a história nem menciona.    

Deus vê o coração das pessoas e por isso a avaliação dos chefes não dá certo.  

Jeroboam II: durante o tempo dele, era um tempo desejado,  

* Aconteceu a divisão do reino, após o tempo de Salomão, pois, o filho Roboão 

tomou a decisão sem consultar com pessoas de sabedoria (e sim apenas 

escutando os conselhos dos jovens amigos) e consequentemente, a terra foi 

dividida em duas: Israel (norte, com 10 tribos) inicia com Jeroboão (1Rs 12,20) 

e, Judá (sul, tribos de Benjamim e Judá) com Roboão (1Rs 12,21). 

Construíram outros Templos (até então um só povo, um só templo): um em Betel 

e outro em Dã e colocou os bezerros para adoração (1Rs13).. 

Depois de 80 anos acontece a guerra entre dois lados, e, depois Israel, com a 

ajuda dos reis estrangeiros da Síria e Damascos, tenta destruir Judá.  E depois, 

mais de 80 anos têm um pouco de paz e são os tempos dos profetas de Elias e 

Eliseu.  

No ano de 721, a parte de norte foi destruída e deportada por Assíria e após 

disso nunca mais voltaram para terra e são chamados as tribos perdidas de 

Israel.  

Após 140 anos, no ano de 587, Judá vem sendo deportado para Babilônia por 

Nabucodonosor. Aqui de onde Abraão, há mil anos atrás, saiu (Ur de babilônia) 

para lá o povo vai voltar como escravo.  

Os profetas Elias, Elisa, Amos e Osea (norte)  Miqueia  falaram ao povo de 

Judeia: Se vocês não são fiéis, vai acontecer a mesma coisa e assim, após 140 

anos, aconteceu com Judá, com a invasão de Babilônia.  
 

CONTEÚDO E DIVISÃO O que melhor se nota, ao determinar a estrutura dos 

livros de SAMUEL, é que os cap. 1-12 apresentam claras afinidades com o livro 

dos Juízes e que os cap. 1-2 de 1 Rs parecem o prolongamento lógico de 2 Sm 

9-20. A atual divisão interna corta o relato da morte de Saul (1 Sm 31; 2 Sm 1) 



27 
 

e, sobretudo, a unidade mais ampla da "subida de David ao trono" (1 Sm 16; 2 

Sm 5). Apesar disso, a obra apresenta-se como uma unidade literária, histórica 

e teológica, ligada por três protagonistas: Samuel, Saul e David. 

 

ESTRUTURA GERAL 

O seu conteúdo poderá ser dividido nas secções que apresentamos 

seguidamente: 

I. Infância de Samuel; a Arca e os filisteus: 1 Sm 1,1-7,17; 

II. Realeza - Samuel e Saul: 1 Sm 8,1-15,35; 

III. Subida de David ao trono: 1 Sm 16,1 a 2 Sm 5,25; 

IV. David e a Arca; êxitos de David: 2 Sm 6,1-8,18; 

V. Sucessão de David: 2 Sm 9,1-20,26; ver 1 Rs 1-2; 

VI. Vários apêndices: 2 Sm 21,1-24,25. 

 

MENSAGEM TEOLÓGICA Os livros de SAMUEL fazem parte de um grande 

projeto teológico, conhecido como "História Deuteronomista". Designa-se assim 

o trabalho de reflexão histórico-teológico realizado cerca do ano 550 a.C. por um 

grupo de teólogos, guiados ideologicamente pelos princípios da teologia do 

Deuteronómio, a partir de fontes plurais e heterogéneas preexistentes, orais e 

escritas. O seu propósito não era apresentar uma "exposição neutral" da História, 

mas afirmar a sua "importância teológica" a partir da dolorosa experiência do 

desterro na Babilónia (586 a.C.). 

Esta história está estruturada em quatro grandes etapas: conquista da terra 

(Josué), confederação tribal (Juízes), instituição da monarquia (SAMUEL), 

desenvolvimento e final dramático da monarquia (Reis).  

Trata-se de uma "releitura histórica" destes acontecimentos. Os elementos 

redacionais, ainda que mais perceptíveis em Juízes e Reis, não estão ausentes 

nos livros de SAMUEL (1 Sm 2,22-36; 4,18; 7; 8; 10,17-27; 2 Sm 2,10-11; 5,4-5; 

7). Dentro deste projeto teológico, os livros de SAMUEL sublinham três aspectos: 

a origem, a natureza e as exigências da monarquia em Israel, a importância do 

profeta, como intérprete e mediador de Deus, e a centralidade política e religiosa 

de Jerusalém. 

 

1. Origem, natureza e exigências da monarquia israelita: a introdução da 

monarquia em Israel, como forma de governo, não esteve isenta de reticências 

e ambiguidades: podia supor um afastamento de Javé, o único e verdadeiro 

Senhor. Além disso, os modelos monárquicos existentes em redor de Israel 

implicavam certa divinização do rei, e adoptá-los supunha um risco acrescentado 

por causa das estruturas da religião javista. O equívoco desfaz-se porque o 

próprio Senhor dá a sua aprovação. No entanto, permanece claro que a 

monarquia israelita não é democrática nem autocrática, mas teocrática. Tanto 

Saul como David (e Salomão) são "ungidos" de Deus e "obrigados" a manter-se 

submissos à sua vontade, pois Deus é o verdadeiro rei do povo. 

 



28 
 

2. Importância do profeta: o profeta aparece como contraponto do poder 

monárquico; é a memória constante do senhorio de Deus. Face à tendência 

institucional (2 Sm 7), significa o elemento carismático; e, perante a pretensão 

absolutista do poder, assegura a consciência crítica (2 Sm 12). Samuel e Natan 

encarnam, de maneira especial, essas funções. A História, em todas as suas 

instâncias (políticas, sociais, religiosas), deve estar aberta ao juízo de Deus; e o 

profeta é o instrumento de que Deus se serve para isso. 

 

3. Centralidade de Jerusalém: convertida por Deus em capital política e 

religiosa, Jerusalém passa a ser um dos sinais de identidade mais importantes 

do judaísmo. Embora a sua importância política tenha decaído, a sua estrutura 

religiosa adquiriu grande desenvolvimento. A teologia de Sião, expressa nos 

chamados "Cantos de Sião" (Sl 46; 48; 76; 87) e em grande parte da pregação 

de Isaías, é uma prova disso. Os livros de SAMUEL sublinham intencionalmente 

estes aspectos (2 Sm 5; 6; 24,18-25). Por isso, Jerusalém será também o centro 

de todas as instituições teológicas de Israel até ao Apocalipse (Ap 21-22). 

 
 

1SAMUEL  
 

ESTRUTURA GERAL  

1-7: Samuel 

8-15: Saul 

16-31: Saul e Davi- Jonathan 

O nome "Livros de Samuel" deriva do fato de uma opinião talmúdica tardia ter 

atribuído a sua compilação ao profeta Samuel, que no entanto ocupa um papel 

de liderança apenas nos primeiros 15 capítulos do primeiro livro. 

CONTEÚDO E SUBDIVISÃO  

O primeiro livro de Samuel descreve o abandono do sistema jurídico dos Juízes, 

com o qual as tribos muitas vezes se governavam independentemente umas das 

outras, e o nascimento do sistema monárquico. Abrange, portanto, um período 

de tempo que vai desde o século XII a.C. até aproximadamente 1010 a.C., o 

suposto ano da morte de Saul. 

cap. 1,1-8: as duas mulheres de Elcana : Ana e Fenena 

cap. 1,9-11: A oração de Ana e o nascimento e infância de Samuel 

cap.2,12- A infidelidade dos dois filhos de Eli:: Hofni e Finéias. O pecado 

deles era grande e roubavam as oferendas feitas a Deus. Dietvama na Tenda da 

arca com as mulheres, e não ouviram o conselho do pai. Deus chama a atenção 

deles fazendo-os lembrar dos grandes feitos realizados com seu povo no 

passado e da sua aliança, mas não ouviram Deus e, foi tirado por isso a vida 

deles. E Samuel ficou cego diante dos erros dos seus filhos.  



29 
 

cap. 3 Deus chama Samuel no santuário da Arca enquanto estava dormindo.  

cap. 4: Arca na mão dos filisteus e morte dos dois filhos de Eli e, em seguida 

Eli e a mulher de Finéias.  

cap. 5-7: As desgraças que os filisteus sofreram por causa de ter levado a 

arca e o retorno da Arca para sua terra.  

Fineias  levou a arca da aliança, para a guerra contra os filisteus.  Os filisteus 

tomaram a arca, levaram para Ebnezer e daí para  Azato e lá deixaram num 

templo de Dagon junto com os ídolos.  

De manhã, o ídolo Dagon estava caido no chão e levaram a arca então para  Gat 

e por onde levavam a arca chegava doenças, pestes e todos ficaram com 

tumores  e entenderam que a presença da Arca foi causa de todas as graças e 

decidiram de mandar de volta.   

“... as coisas santas devem ser tratadas com santidade e tornarão santos” (Sb 

6,10). No NT São Paulo dirá: “se comer pão sagrado indignamente come a 

própria condenação” 1 Cor 11,27. . 

cap.6. A devolução da arca. A arca ficou por  7 meses no meio dos filisteus e 

sobrou só as desgraças e decidiram mandar de volta a arca.  

A conversão de Filisteus: das desgraças aprenderam a tratar a Arca com maior 

santidade e procuraram os sacerdotes para levar a arca. E segundo os 

aconselhamentos dos sacerdotes "Fazei um carro novo, escolhei duas vacas 

que aleitam e que não tenham ainda levado o jugo. Atrelai-as no carro, depois 

de terdes preso os seus bezerros no curral. Colocareis no carro a arca do 

Senhor, juntamente com um cofre, no qual poreis todos os objetos de ouro que 

ofereceis como expiação. Depois deixai-a partir."(6,7-8).  

(Aqui é bom a gente se lembrar da entrada de Jesus para Jerusalém e ele pede 

o jumento sobre o qual ainda ninguém tinha montado "“Ide à aldeia que está 

defronte de vós e, logo ao entrardes nela, achareis preso um jumentinho, em que 

não montou ainda homem algum; desprendei-o e trazei-mo."(Mc 11,2). 

Falaram: vamos testar com os bois. Se os animais vão em direção à Bet-Sames, 

a fronteira com a terra de Israel, as desgraças acontecidas foram devido a causa 

da arca. Os animais acabaram chegando com o carro da Arca em Bet-Sames.  

Os filisteus ofereceram 5 tumores de ouro como oferenda em reparação dos 

pecados a Yahweh em nome de cada local por onde passou a arca pelas mãos 

dos filisteus: Azoto, Gaza, Ascalon, Gat Acaron. Quando viu a arca o povo se 

alegrou e fez festa. Mas quando viu as pessoas carregando a arca, 70 pessoas 

destes olharam para a arca sem dignidade e morreram (6,19), e eles falaram, 

levam daqui a arca embora.  

E assim  levaram  para Cariat-iarim  e colocou na casa de Abinadab e ele 

consagrou seu filho Eleazar como sacerdote para cuidar da arca. E a arca ficou 

aí para 20 anos e nestes 20 anos não pensaram nada sobre a arca.  

Samuel falou: não porque vocês não levaram a arca por isso perdeu na guerra, 

porque vocês adoraram outros deuses.  

Em todo o AT fala disso. Israel é um povo escolhido por Deus para adorar o 

Yahweh, não porque vocês não estão indo ao templo, mas no coração vocês 



30 
 

adoram e dão mais importância aos outros deuses e outros objetos, e voltam o 

vosso coração para Deus.  

cap.7. Quando o povo ofereceu os sacrifícios, os filisteus foram derrotados e o 

povo conseguiu trazer de volta a Arca e nunca mais no tempo de Samuel faltou 

a paz em toda terra de Israel. Toda terra de Acaron até Gat, todas as terras por 

onde passou a arca da aliança agora foi entregue na mão de Israel (7,13-14). De 

fato, por onde passa Deus, embora sejam lugares estrangeiros, um dia será de 

Deus. “Ate aqui nos socorreu o Senhor” = “Eben Ezer”. (1 Sam 7,12) 

cap. 8 Povo pede um rei, pois, os filhos de Samuel foram infiéis. Amavam mais 

dinheiro e posse e não Deus. O único erro de Samuel foi: investiu os filhos como 

juízes, embora eles não fossem fiéis. Ele sabia da infidelidade dos filhos de Eli e 

de suas consequências.  (1Sam2,12ss).  Os filhos não seguiram o pai. De fato, 

Samuel era muito ocupado com as coisas do templo e do povo e não tinha tempo 

para cuidar da própria família. Não ensinou nem educou os filhos no caminho do 

Senhor.  

Paulo escreve a Timóteo (1 Tm5,8): "Quem se descuida dos seus, e 

principalmente dos de sua própria família, é um renegado, pior que um infiel."  

O Espírito de Deus tinha ido embora deles. Algumas vezes pega tempo pra saber 

que o Espírito Santo já tinha ido embora. O carro continua correndo também 

quando o motor pára de funcionar, mas só depois vai saber que o motor já estava 

com problema. o que importante era o dinheiro, posse e aí aos poucos foi 

acabando a missão deles. 

E o povo soube disso rápido: O povo compreende rápido quando tem graça e 

quando tem desgraças. O povo chega até a Samuel e fala: seus filhos não são 

como você e nos dê um rei.  

Samuel consulta Deus: Deus fala: Faz por eles, eles rejeitam, não a você mas a 

mim.  Até agora quem fez guerra foi Deus.Todas as necessidades Deus que lhe 

deu: o pão, a carne, a travessa do mar vermelho etc. Mas esqueceram tudo.  

Cap.9. Saul vai em busca de um jumentinho e chega a casa de Samuel, o 

vidente. Quem é fiel nas poucas coisas Deus entregará grandes coisas. Ele saiu 

de casa procurando jumentas e voltou para casa com uma coroa na cabeça. 

Quem respeita o próprio pai sabe respeitar outras pessoas também. Anotar: a 

delicadeza deles de dar presente ao vidente;  presença de um servo/ amigo fiel 

nos conduz às coisas do alto.  

*O respeito e a reverência de Samuel para com Saul na refeição sabendo que 

ele será o futuro rei.  

Cap. 10. Sagração de Saul: Samuel envia Saul para a montanha: Disse ele: 

você vai ver três pessoas, para providenciar suas necessidades (pão, vinho eles 

dão), até agora o que procurava era a jumenta, agora vai para a montanha a 

“Gabaá de Deus” lugar nativo de Saul com pessoas que rezam, louvam e 

profetizam (v11ss)” .  

O Espírito Santo desce sobre Saul (v.6) e ele profetiza, quando tem a unção a 

pessoa recebe talentos e graças para determinada missão. Antes a jumenta era 



31 
 

importante para o pai e agora é seu filho. A partir da consagração o olhar dos 

outros a respeito de você muda. Deus faz transformar você em dignidade. 

vv.13ss: Samuel não falou nada do que aconteceu com seu tio e ficou discreto 

sem se gloriar nada do que recebeu.  

v.17ss. Saul designado por sorteio.  Quando todo mundo foi procurar Saul ele 

estava escondido atrás dos sacos. Era homem humilde. ‘Ele era dos ombros 

acima sobressaia a todo o povo, não há quem se lhe compare entre todo o povo’ 

v. 23. Mas no meio tinha povo que não conseguia aceitar Saul nem lhe levaram 

presentes dizendo: “Como poderá esse salvar-nos? e o desprezaram, mas Saul 

guardou silêncio”. (v.27).  

 

CAP.11-15 : SAUL, REI:  VITÓRIAS E DECLÍNIOS  
 

cap.11. Saul e israelitas fazem uma aliança com os estrangeiros: com os 

amonitas: jabes falou: Não nos molestam, a gente obedece vocês e Saul falou, 

ok, podem permanecer”. Samuel chama atenção de Saul. 
 

Cap.12: Ruptura de Saul com Samuel 
 

Cap.15,10:  Saul é rejeitado por Yahweh 

Saul era obediente, respeitoso, humilde, silencioso, pacifico mas ao final errou e 

foi rejeitado por Deus: “Arrependo-me de haver dado a realeza a Saul, porque 

ele se afastou de mim e não executou as minhas ordens” . Então Samuel se 

contristou e clamou Iahweh a noite toda. E Samuel disse a Saul:  “Yahweh 

arrancou hoje de ti o reinado sobre Israel e o deu a um teu próximo, que é melhor 

do que tu” v. 28 
 

O 1º pecado de Saul foi 13,8: Samuel atrasou e Saul mesmo fez a oferenda ele 

não sendo sacerdote, usurpou seu estado do rei.  
 

2º pecado de Saul 14,35: Saul edificou um altar e a oração foi pouco. 
 

3º pecado (do povo) v. 21: Deus disse de não pegar nada do que foi saqueado 

dos inimigos na guerra: Trouxeram gado miúdo e graúdo, primícias do anátema, 

para sacrificá-lo a Yahweh. 

 

16-31: SAUL E DAVI- JONATHAN 
 

16. Unção de Davi: Samuel vai para casa de Jessé, o belemita, ‘porque Deus 

viu entre seus filhos o rei que ele queria’. v. 6.  

Após ter apresentado todos os filhos, "Não te deixes impressionar pelo seu belo 

aspecto, nem pela sua alta estatura, porque eu o rejeitei. O que o homem vê não 

é o que importa: o homem vê a face, mas o Senhor olha o coração”. 16,1. 

"E Jessé mandou buscá-lo. Ele era louro, de belos olhos e de formosa aparência. 

O Senhor disse: “Vamos, unge-o: é ele. Samuel tomou o corno de óleo e ungiu-



32 
 

o no meio dos seus irmãos. E, a partir daquele momento, o Espírito do Senhor 

apoderou-se de Davi. 16,12-13. 

 

17. DAVI E GOLIAS 
 

Os três irmãos mais velhos já estavam com Saul para guerra e o pai manda Davi, 

o mais novo, para levar-lhes a comida e saber como estão.O irmão mais velho o 

reclama e Davi silencia (parece aqui como Davi revivendo a história de José do 

Egito!).  

A resposta de Davi para Saulo: “Quando o teu servo apascentava as ovelhas do 

seu pai e vinha um leão ou um urso roubar uma ovelha do rebanho, eu o 

perseguia e o matava, tirando-lhe a ovelha da boca. E se ele se levantava contra 

mim, agarrava-o pela goela e estrangulava-o. Assim como o teu servo matou o 

leão e o urso, assim fará ele a esse filisteu incircunciso, que insultou os exércitos 

do Deus vivo”.vv.34-36 
 

*Quem sabe lutar na vida privada sabe enfrentar os inimigos no público.  
 

Cap.18-20:  amor verdadeiro entre duas pessoas, Davi e Jônatas (filho de 

Saul) e o ódio entre duas pessoas (Saul e Davi).  
 

Jonathas era um homem que se preocupava bastante, mais do que Saul, com o 

reino (cap.14); amava uma vida privada e não era para publicar as coisas boas 

que ele fazia. Não precisa falar tudo a todos.  
 

"Jônatas amava Davi como a si mesmo” (18,1). e fizeram um pacto entre eles de 

ser fiel sempre e Jonathas dá a Davi seu manto, sua espada, seu arco e seu 

cinturão (v.4)  Pelo direito, Jonathas deveria ser próximo ao rei, mas ele 

reconhece tal poder em Davi e lhe diz: “você seria o próximo rei”, e ele não tinha 

nada ciúme nem inveja com Davi.  
 

cap.18 O ciúme de Saul: v.9. Saul olhou para Davi com maus olhos.  
 

"Saul irritou-se em extremo e desagradou-lhe tal canção. “Dão dez mil a Davi – 

disse ele – e a mim apenas mil! Só lhe falta a coroa! E a partir daquele dia, Saul 

olhou Davi com maus olhos. No dia seguinte, apoderou-se dele o mau espírito 

de Deus e teve um acesso de delírio em sua casa. Como nos outros dias, Davi 

pôs-se a tocar a cítara. Saul, que tinha uma lança na mão, arremessou-a contra 

Davi, dizendo: “Vou cravá-lo na parede!”. Mas Davi se desviou do golpe por duas 

vezes." (vv 9-11) 

cap. 19. Saul quer matar Davi, Jônatas trenta de salvá-lo, Davil foge (e quando 

morre Jônatas, Davi chora pelo seu amigo (2Sam) 

Davi, por 15 anos, foi perturbado por Saul. Vive nos esconderijos dos 

desertos e compõe os salmos. No meio da fuga vai até Samuel. 
 

cap 21: Nova fuga de Davi, o tempo de sofrimento e de desgraça se transforma 

em momentos de graça e de fé. Vá até Aquimeleque, sacerdote, e pede o pão 



33 
 

e ele lhe oferece o pão consagrado reservado apenas aos sacerdotes. A única 

condição que ele pede: se estão na abstinência virginal, mostra da santidade 

com que deve se apresentar a comer o pão consagrado. Aquimelec lhe dá a 

espada de Golias e Davi sai dai. Davi foge e chega a Gat, o rei Aquis, não 

consegue acreditar em Davi, o famoso como fugitivo e Davi finge ser maluco e 

se salva. Fugindo daí, chegando nas cavernas de Odolão escreveu os Salmos 

conhecidos como Salmos de Odolam. (vê: Sl 22-33).  
 

Doeg, o edomita, chefe dos pastores de Saul viu isso e foi avisar a Saul e ele 

mandou matar Abimeleque e 85 sacerdotes vestidos de efod de linho 

(cap.22,6ss).   

Cap.22. Davi chefe do bando. 

cap.23. Davi, preocupado com o país, que estava sendo combatido pelos 

filisteus, consulta com Deus e vai combater contra eles. (23,1-3). Davi teve 

muitas oportunidades para matar Saul, mas ele não o fez, pois Saul era um 

homem ungido. 

24. Davi poupa a vida de Saul em caverna e chama Saul “meu pai” v. 12.  

"Olha, meu pai, vê a ponta de teu manto em minha mão. Se eu cortei este pano 

do teu manto e não te matei, reconhece que não há perversidade nem revolta 

em mim. Jamais pequei contra ti e tu procuras matar-me. Que o Senhor julgue 

entre mim e ti! O Senhor me vingará de ti, mas eu não levantarei minha mão 

contra ti. O mal vem dos malvados, como diz o provérbio; por isso, não te tocará 

a minha mão."(vv 12-14) 
 

Saul chama Davi: “meu filho” 

"Saul disse-lhe: “É esta a tua voz, ó meu filho Davi?”. E pôs-se a chorar. “Tu és 

mais justo do que eu, fizeste-me bem pelo mal que te fiz. Provaste hoje a tua 

bondade para comigo, pois o Senhor tinha-me entregue a ti e não me mataste. 

Qual é o homem que, encontrando o seu inimigo, deixa-o ir embora 

tranquilamente? Que o Senhor te recompense o que hoje me deste!"(vv 18-20) 
 

cap.25. Morre Samuel.  
 

cap.27-29: Davi faz aliança com filisteus.  
 

28. Saul não consegue escutar a voz de Deus. 
 

cap. 30. Deus tinha falado de matar os Amalecitas.  Eles vieram e levaram as 

mulheres e filhos de Davi e Davi vai atrás com 400 pessoas: 200 falaram ”somos 

cansados” e ficaram  e, Davi prosseguiu com outros 200 e, voltando da guerra 

os 200 que não queriam dar do que foi sacado da guerra para os demais e Davi 

disse não: eles merecem igual, pois guardaram os sacos.  
 

cap.31. Morre Saul.  



34 
 

2 SAMUEL  
 

CAP. 1-10: NARRA DO TEMPO DA VITÓRIA E DO SUCESSO DO REI DAVI.  
 

cap.1. Davi chega a saber da notícia da morte de Saul avisado por um amalecita, 

(O amalecita pensou que assim conseguia receber os títulos no tempo de Davi) 

porém era mentira e  Davi descobre a verdade e manda matar o anunciador.  

Davi chora por Saulo e por Jonathan. v.17. o canto da lamentação de Davi. 

deixa comer na mesa do rei o filho alejeado de Jonathan.  
 

Sempre ele consultava com Deus antes de tomar uma decisão.  

Davi, primeiro reina em Judá por 7 anos (neste tempo no norte Abner, soldado 

fiel de Saul corou o filho de Saul, Isbaal (2,8ss) e  assim o povo teve dois reis no 

mesmo tempo quase como se dividindo o país em dois.   
 

cap.2-4  As guerras entre norte e sul.  
 

cap.3: Fala dos filhos e mulheres de Davi. Rompimento entre Abner e Isbaal e, 

Abner vem negociar com Davi e depois, Joab mata Abner e Davi fica triste com 

a notícia e em seguida matam Isbaal também..  
 

cap.5. Davi é rei de Judá e de Israel.  

Com 15/17 anos Davi foi consagrado como rei, mas a coroa vem na sua cabeça 

somente com 47 anos: passou pelos desertos, cavernas e montanhas, chorou 

muito e ele foi perseverante e esperou pelo tempo de Deus. Ele poderia matar 

Saul e pegar o reino. Mas não fez, aliás, ele o respeitou sempre.  
 

A primeira vitória de Davi foi contra os Jebuseus de Jerusalém (o povo que 

Deus tinha falado de matar todos e Josué não fez e, deixou eles) e ele colocou 

o nome da cidade de Jerusalém na cidade de Davi. Quando soube disso, o rei 

vizinho, Hiram, rei de Tiro, enviou a Davi as madeiras, carpinteiros e pedreiros 

para construir o Templo de Jerusalém. Quando Davi obedeceu o mandamento 

de Deus veio chegando as graças até da parte dos inimigos.  

 

cap.11: A PARTIR DO CAPÍTULO 11 A DECLINAÇÃO DE DAVI. 

 

Davi lá do top da sua vida cai para cá em baixo: Tudo o que Israel conseguiu ao 

longo destes mil anos começa a perder a partir da infidelidade de Davi. Após 

quase mil anos - de Abraão até Davi (agora o povo tinha uma nação, tem um rei, 

todo pronto para um Templo e casas boas e as fronteiras eram bem largas) -, 

agora com os últimos reis (os dois livros de Reis vão mostrar isso) o povo perde 

tudo o que conseguiu até aqui.  

A fidelidade do rei é o sucesso de um país e a infidelidade do rei é a perdição de 

uma nação inteira.  



35 
 

*  Não é uma pessoa sozinha que cresce ou decresce. Caminhamos juntos e o 

bem de um é o bem de todos e o mal de um é o mau de muitos. Quando um pisa 

no mal muitos pisam junto com ele.  
 

cap.11,1: Até agora o rei mesmo ia para combater na guerra, agora ele está 

relaxando e manda os junioristas para a guerra e, ele permanece em casa 

comendo e dormindo. Quando a gente vive relaxado, ‘o pecado está na porta 

espreitando-te’ (Gn 4). A nação está em guerra e ele está dormindo até a tarde 

e quando ele se levanta sem fazer nada está caminhando ... e o pecado chega. 

Assim a vida interior também. Se ele estivesse indo para a guerra, a história era 

outra. A partir desta tarde  para frente começa uma grande recaída de um povo 

inteiro.  

Eclesiástico 23, 23-29:  "A alma que queima como um fogo ardente não se 

apagará antes de ter devorado alguma coisa. O homem que abusa de seu 

próprio corpo, não terá sossego enquanto não acender uma fogueira. Para o 

fornicador todo o alimento é doce; não se cansará de pecar até a morte. O 

homem que profana seu leito prejudica-se a si mesmo, e diz: “Quem me vê? As 

trevas me rodeiam, as paredes me escondem; ninguém me olha; a quem 

temerei? O Altíssimo não se recordará de meus pecados. E ele não compreende 

que o olhar de Deus tudo vê, que um semelhante temor humano exclui dele o 

temor a Deus, e que os olhos dos homens o temem. Ele não sabe que os olhos 

do Senhor são muito mais luminosos que o sol, que examinam por todos os lados 

o procedimento dos homens, as profundezas do abismo, e investigam o coração 

humano até em seus mais íntimos esconderijos. Pois o Senhor Deus conhecia 

todas as coisas antes de tê-las criado, e as vê todas, depois que as completou." 
 

Após o pecado as consequências são muitas, o homem pode fazer tantas 

tentativas para resolver, mas nada vai resolver. Davi, até então sempre 

consultava com Deus, após este dia, tenta resolver sozinho e, não procura Deus. 

Só Deus consegue resolver após o pecado e o homem sozinho não pode fazer 

nada. Sem Deus não consegue resolver nada e nem vai acabar em bem.  

Davi primeiro pensa: e agora o que faço? O primeiro obstáculo é Urias, o 

marido, e ele logo chama Urias para cobrir o seu pecado.  

Urias, fiel a seu chamado e ao amor à pátria diz: “como vou pra casa comer e 

beber quando o país está em guerra?” (11,8-10). Ele tem mais amor e 

preocupação com a nação que o próprio rei.  

De novo outra tentativa de resolver da parte de Davi: ele manda Urias para 

guerra com uma carta a Joab com a recomendação: coloque Urias no lugar de 

perigo e assim ele vai morrer pelas mãos dos inimigos. Segundo Davi, após a 

morte ele pode pegar sua esposa mostrando aos outros que Davi tem compaixão 

e caridade com Urias e esposa. Em vez de se arrepender, confiar no Senhor, ele 

foi resolver de outra forma com sua própria força. Pecou numa só tarde contra 5  

mandamentos. O pecado tem muita gravidade, tem poder de destruir toda a 

nossa vida.  
 



36 
 

cap.12: Diante do intervindo do profeta Natã, Davi fala “aquele homem deve 

devolver quatro vezes a mais o valor da ovelha” v.6. Davi não morreu, mas os 

seus 4 filhos morreram: (1 Re1 1-3) filho de Betseba: Amnon, Absalão, 

Adonia). “sereis medidos, com a mesma medida com que medirdes” (Mc 4,24).  

 

Depois de anos, Amnon toma a irmã de Absalão, Tamar (as mães eram 

diferentes) para  violação sexual e Absalão mata Amnon e foge daí. Após 7 anos, 

ele volta a visitar o rei, o pai. Ele fez amizade com todos os inimigos do rei e 

assim aos poucos ele colocou fora da corte Davi e ele se encontra no deserto.  
 

cap. 15-19: Os amigos íntimos de Davi se juntam com Absalão (15,13) e, ele se 

junta com um amigo íntimo Aquitofel (que dava conselho seja para Davi que para 

Absalão (v.23) e  usa 7 concubinas do rei Davi sexualmente nos ambientes 

abertos (16,20ss).  

De 12 a 20 anos seguintes podemos ver as consequências e as dores de Davi 

após o pecado.  

*  Neste período, vagando pelas montanhas e cavernas, Davi compõe os salmos 

de arrependimento pedindo o perdão e  misericórdia de Deus.  

No AT tinha 12 pecados que tem como merecimento a morte (Homossexualismo, 

desrespeito aos pais, sexo com os animais etc.) e por isso o salmista diz: “Os 

nossos pecados nos mereciam de ser assassinado”.  

***Aqui devemos entender o valor de Jesus, em vez de eu morrer, Alguém se 

dou a vida por mim, Jesus  cfr.Pd 2,24.  
 

Aquitofel, homem sabido,  entregou Davi a Absalão e Davi reza com coração 

ferido: ler salmos que foram escritos neste contexto: 39, 41,55,61,63.   
 

Cap. 20. Uma pessoa da tribo de Benjamim, Sebá, (vem de norte) começa 

falando contra Davi: "Nada temos a ver com Davi. Nada temos de comum com 

o filho de Jessé! Volte cada qual para a sua tenda, Israel. 

Todos os homens de Israel abandonaram Davi e seguiram Sebá, filho de Bocri, 

enquanto os filhos de Judá escoltaram o rei desde o Jordão até Jerusalém. Davi, 

chegando ao seu palácio em Jerusalém, tomou as dez concubi­nas que tinha 

deixado para guardar o palácio e enclausurou-as, ordenando que fossem 

alimentadas, mas não se uniu mais a elas; ficaram enclausuradas, vivendo como 

viúvas até o dia de sua morte."(v.1-3).  
 

Cap. 21 e 24:  Tem duas desgraças no país: 1ª. Gabaonitas (Js 9,15: os que 

vieram fingindo que eram pobres e Josué fez o pacto de não  molestar eles) Saul 

tinha matado muitos Gabaonitas e veio uma carestia e, Davi resolve isso fazendo 

a paz de novo e, eles pediram 70 pessoas de israelitas para matarem em 

compensa e Davi lhes dá.  
 

A 2ª desgraça: Davi pensou de fazer o censo do povo e como consequência 

chegou uma carestia no país, 7 mil pessoas morreram, Davi se arrepende e 



37 
 

pergunta ao profeta Areúna o aconselhamento e ele lhe sugere fazer três 

sacrifícios. Davi paga às oferendas recebidas para o sacrifício e diz a Areúna: 

“Não, quero comprá-la por preço, pois não quero oferecer a Iahweh holocaustos 

que não me custam nada”  24,24. E Davi comprou a eira e os bois por cinquenta 

siclos de prata. A importância de pagar o que é devido a Deus e ao Templo. 

 

** A eira de Araúna, aqui é o  lugar que Abraão ofereceu o filho, aqui que Davi 

fez o sacrifício e parou o castigo, e, aqui que depois Salomão construiu o Templo.  

 

LIVRO DOS REIS 
 

Segundo o texto original e a antiga tradição hebraica, estes dois livros 

constituiriam uma só obra, que descreve a história da monarquia hebraica desde 

a subida de Salomão ao trono até à conquista e destruição de Jerusalém 

por Nabucodonosor, em 586 a.C. É à antiga tradução grega dos Setenta que 

se fica a dever esta divisão em dois livros, a qual acabou por ser transposta 

igualmente para a divisão e numeração do próprio texto original hebraico. 

Aliás, a consciência da unidade dos conteúdos levou os Setenta a ligarem estes 

dois LIVROS DOS REIS com outros dois que em hebraico se chamam os Livros 

de Samuel e que também tratam dos inícios da monarquia. E assim, tanto nos 

Setenta como nas traduções latinas e modernas, inspiradas em certos aspectos 

por aquelas antigas traduções, o 1° e 2° Livros de Samuel eram designados 1° 

e 2° livros dos Reis. Por isso, os livros 1° e 2° dos REIS do original hebraico 

ficavam a chamar-se 3.° e 4.° dos Reis. Atualmente voltou a estar mais em uso 

a denominação que vem da tradição hebraica. 
 
 

ESTRUTURA GERAL 
 

I. Fim do reinado de David e reino de Salomão: 1 Rs 1,1-11,43; 

II. Divisão do Reino. Reis de Israel: 1 Rs 12,1-22,54; 

III. Fim da História Sincrónica de Israel e Judá: 2 Rs 1,1-17,41; 

IV. Fim do reino de Judá: 2 Rs 18,1-25,30. 
 

HISTÓRIA LITERÁRIA são parte nuclear de uma das unidades literárias mais 

influentes na Bíblia, além do Pentateuco: a História Deuteronomista, 

empreendimento de grande vulto e enorme repercussão em Israel. Por isso, a 

questão histórica da sua redação fica envolvida na complexidade das hipóteses 

levantadas e muito discutidas sobre autores, lugares e datas daquela História. 

Entre as muitas hipóteses propostas, é consensual considerar-se que os 

principais momentos de redação dos LIVROS DOS REIS se devem situar entre 

a parte final da monarquia, sobretudo depois do reinado de Josias, e algumas 

dezenas de anos depois de terminado o Exílio. Em suma, o choque do Exílio e 

os tempos de cativeiro na Babilónia foram muito marcantes no processo da 

redação destes livros. 



38 
 

Para essa redação foram utilizadas fontes escritas relativas à História dos reis 

das monarquias hebraicas, nomeadamente a História de Salomão (1 Rs 11,41), 

a Crónica da Sucessão de David (1Rs 1-2), o livro dos Anais dos Reis de Israel 

e de Judá, frequentemente citados no texto atual, além de outras fontes 

documentais neles referidas, mas hoje desconhecidas (1 Rs 5,7-8). Outras 

narrativas, como as de Elias e Eliseu, provavelmente, já existiam também antes 

de serem integradas na redação deuteronomista. 

 

CONTEÚDO E DIVISÃO Versando sobre a história dinástica de Israel, o 

conteúdo dos LIVROS DOS REIS divide-se em três fases principais: 
 

Em 1 Rs 1-11 descreve-se o reinado de Salomão: com alguma pompa e 

pormenor, narram-se as vicissitudes e os jogos de corte, por ocasião da sua 

designação para a sucessão, na dinastia de David, a grandeza do seu reinado, 

a sua sabedoria e riquezas. 

No final, e quase em ar de transição, como quem abandona um recinto de festa, 

são-lhe feitas algumas críticas, apresentadas como causas do desmoronamento 

da realeza única, levando à separação dos dois reinos antes unificados. 
 

De 1 Rs 12-2 Rs 17 decorre a parte mais longa deste conjunto, que apresenta a 

História paralela dos dois reinos separados: o do Norte, também chamado 

de Israel ou da Samaria, e o do Sul, também referido como de Judá ou de 

Jerusalém. O fio condutor desta História é a exposição paralela das duas séries 

de reis que personificavam, a cada momento, as dinastias dos Hebreus. O 

esquema de apresentação é uniforme para quase todos, traduzindo o essencial 

da sua biografia política e, muito particularmente, a qualificação de bom ou mau 

rei, segundo os critérios religiosos de valor sistematicamente aplicados. 

Algumas das mais significativas interrupções deste esquema rígido acontecem 

com o aparecimento de personagens especiais, sobretudo Elias e Eliseu (1 Rs 

17-2 Rs 13). As suas histórias tratam não apenas dos dois profetas mais 

prestigiados desta primeira parte da monarquia, mas de duas personagens cuja 

actividade profética influenciou as opções tomadas por alguns reis, 

condicionando o destino da própria monarquia hebraica. 

 

A parte final (2 Rs 18-25) constitui quase um epílogo sobre a ameaçada 

sobrevivência da dinastia davídica de Jerusalém e a sua dramática destruição. 

É intensa e dramática, tanto pelos efeitos imediatos do cataclismo da Samaria, 

como pelas necessidades de reforma que constituíram uma reacção a médio 

prazo às mesmas preocupações, e pelos sinais cada vez mais claros da próxima 

destruição de Jerusalém, cujos sinais se tornavam cada vez mais evidentes. 

Assim, teríamos nestes dois livros as partes seguintes: 

 

 

 



39 
 

1 REIS 

O primeiro livro dos Reis representa a continuação ideal dos dois Livros de 

Samuel, descrevendo a história do povo judeu desde o século X até ao século 

VI a.C., ou seja, desde o final do reinado de Davi (cerca de 970 a.C.) até ao 

século VI a.C. final do reinado de Acab em 852 a.C. 

No total, inclui 22 capítulos que podem ser divididos em diferentes partes: 

● 1-2: Os últimos dia do rei Davi e sua sucessão  

● 3-10: O reinado de Salomão com a construção e dedicação do Templo 

● 11;Os pecados de Salomão e sua morte  

● 12-13: O cisma e o nascimento dos dois estados de Judá e Israel  

● 14-16: A história dos dois reinos até o ciclo do profeta Elias  

● 17-22: O ciclo do profeta Elias ( continua em 2 Reis). 

 

Cap.1. Narra o que aconteceu perto da morte de Davi, procuram uma mulher 

bonita, estrangeira para esquentar o corpo dele, mas o rei não a conheceu, não 

teve relacionamento com ela. Agora, na velhice, perto da morte, ele conseguiu 

uma vitória sobre sua fragilidade. (Ela era bonita e um filho de Davi até queria 

casar-se com ela).  

* A bíblia anota em modo especial este episódio para mostrar como é o  

intervindo de Deus na história de uma pessoa. A parte frágil de Davi agora vem 

vencida.  

Davi não foi um bom pai, ele não sabia corrigir o filho.  

Um exemplo: um seu filho, Adonias,  falou: eu vou ser o rei, Adonias falou com 

todo mundo isso e fez festa e, o rei soube disso, mas o rei não o corrigiu nem 

interveio (1Re 4-10).  

O profeta Natã intervém e avisa a Betsabéia, a mãe de Salomão,  sobre 

Adonias, que se autoproclamou rei e ela, a sua vez foi falar com Davi e em 

seguida o profeta Natã vai até Rei e repete a mesma coisa e então, Davi 

proclama Salomão como sucessor do seu trono e manda ele fazer as oferendas 

a Deus e acontecer a coroação.   

"O sacerdote Sadoc desceu com o profeta Natã, e fizeram montar Salomão na 

mula de Davi e conduziram-no a Gion  (prediz a entrada de Jesus como rei). 
 

Últimas palavras de Davi, antes de morrer, chama Salomão e lhe diz para matar 

logo Joab e Semei que são seus próprios filhos (2,36-46). Davi falou que tinha 

perdoado, mas aqui dá pra ver que não perdoou.  
 

*  Aqui está a diferença do perdão entre NT e AT. Somente com Cristo que 

acontece o verdadeiro perdão. Salomão assim começa seu reinado derramando 

o sangue dos outros irmãos, e, Jesus, filho de Davi, começou com o próprio 

sangue.  
 



40 
 

Cap. 2 Testamento e morte de Davi. Adonias, seu filho (não conseguiu o reino) 

deseja casar com Abisag (vv 17-25) ( a mulher bonita de última hora de Davi) e 

falou com ela: você vai falar com Salomão e quero Adonias como esposo. 

Salomão pega raiva e mata Adonias. (2,19): o rei se levantou e preparou ao lado 

dele a mãe Betsabeia (gabira – hebraico-rainha mãe).  

** Em Israel a segunda posição no reinado não é a esposa, mas a mãe do rei 

como rainha. Por isso que nós falamos: Maria, rainha do céu.  
 

Cap.3 e 4 fala da sabedoria do rei Salomão. Salomão oferece sacrifícios nas 

montanhas (ainda não tem templo) até mil ofertas. "O Senhor apareceu-lhe em 

sonhos em Gabaon durante a noite e disse-lhe: “Pede-me o que queres que 

eu te dê”. Salomão disse: "Dai, pois, ao vosso servo um coração sábio, capaz 

de julgar o vosso povo e discernir entre o bem e o mal. Pois sem isso quem 

poderia julgar o vosso povo tão numeroso?”. 

E aqui fala também que ele fez 1005 poemas, ele tinha mil mulheres  
 

CAP. 5-8: CONSTRUÇÃO DO TEMPLO 
 

cap. 6,7: "Na construção do templo só se empregaram pedras lavradas na 

pedreira, de sorte que não se ouvia, durante os trabalhos da construção, barulho 

algum de martelo, de cinzel ou de qualquer outro instrumento de ferro."  

Quando constrói o Templo não houve barulho no templo.  
 

** Quando trabalhamos para Cristo não precisa fazer barulho. O bem que faz 

deve ser feito sem barulho e sem publicidade.  
 

Salomão pegou 7 anos para construir o Templo e 13 anos para construir sua 

casa.  

Cap. 10. A rainha de Sabá vem visitar ouvindo a sabedoria de Salomão.  

 

Cap.11. A recaída de Salomão: Ele tinha 700 esposas e 300 sub mulheres e 

isso não pelo seu desejo carnal, mas pela soberba: A intenção dele é desejo de 

tornar-se rei. Ele se casava com as mulheres dos reis estrangeiros (que Deus 

tinha falado de não ter contato com eles). E aos poucos o coração dele foi atrás 

dos deuses delas e não mais com Deus de Israel. Assim, de novo, o coração dos 

israelitas vai para outros deuses. Ele casou-se com a filha de rei do Egito e 

construiu a casa para ela.  
 

Jeroboão, o servo de Salomão, cria uma revolta contra Salomão e tenta matá-

lo. Ele foge e vai morar no Egito até a morte de Salomão.  
 

Cap. 11. Filho de Salomão, Roboão assume o governo.  
 

Cap.12. cisma entre norte e sul 

Jeroboão chega e junto com povo de norte pede para diminuir as taxas altas que 

Salomão tinha aplicado no país quando estava construindo o Templo e o palácio. 



41 
 

(De fato, sempre teve um abandono com norte e o dinheiro das taxas de 10 tribos 

de norte aplicava para  desenvolvimento do sul). 

Reboão não consultou com Deus nem com os sábios, foi consultar com os jovens 

e aumentou as taxas e assim, as 10 tribos de norte se separaram na liderança 

de Jeroboão.  

"Que temos nós a ver com Davi? Que temos nós de comum com o filho de 

Jessé? Vai, pois, para as tuas tendas, ó Israel! Cabe a ti tratar de tua casa, ó 

Davi!”. E os israelitas retiraram-se para as suas tendas."(12,16).  

Jeroboam volta do Egito e as 10 tribos fazem ele como rei. 

Jeroboam, para o povo não ir para Jerusalém e não mudar o coração,  constrói 

um templo a Betel no norte e faz sacerdotes com pessoas que não pertenciam 

à tribo de Levi. E contra as festas de Israel fez outras festas.  
 

cap.13: Neste tempo vem um profeta de Judá a  Betel e profetiza contra o templo 

dizendo que vai acabar. Jeroboão estende a mão para matá-lo, mas a mão 

permanece estendida e seca e o profeta depois reza e consegue recolher e 

Jeroboão o convida para a refeição e o profeta não aceita conforme o pedido de 

Yahweh e volta por outro caminho.  

Na volta este profeta encontra com outro profeta  e ele convida para sua casa e 

comeu lá. Voltando um leão vem e mata este profeta por desobediência.  

*Os profetas velhos estão desviando os novos profetas.  
 

Cap.14,33-34. "Depois dessas coisas, Jeroboão não se converteu da sua 

péssima vida, mas continuou a tomar homens do meio do povo e constituí-los 

sacerdotes dos lugares altos. A todo aquele que desejasse, investia no cargo 

sacerdotal e o estabelecia nos lugares altos. Esse procedimento tornou-se para 

a casa de Jeroboão uma ocasião de pecado, que causou a sua perda e o seu 

extermínio da face da terra". 

Todas as 10 tribos foram dispersas pelo mundo. São chamadas como “as 

tribos perdidas de Israel”. 

O filho de Jeroboão ficou doente. Ele falou com sua esposa. Vai para judea e 

muda roupa, sem perceber que você é rainha, vai perguntar ao profeta do que 

vai acontecer com filho. O profeta diz: porque deve fingir que você é outra 

pessoa? Quando você voltar, vai ouvir que ele será sepultado já.  
 

14,19: "O resto das ações de Jeroboão, a história de suas campanhas e de seu 

governo, tudo isso está consignado no Livro das Crônicas dos reis de Israel". 

Em judá, Roboão com 41 anos assumiu o reino. 17 anos predominou pecado e 

desgraças na vida dele. 

 

DE 1RE 12 -  2 RE 25  

Recapitulando até aqui: 

Israel está dividido em Norte e Sul e tem vários reis. No 2 Reis, uma vez fala dos 

reis de Israel e outra vez fala do rei de Judá. E por isso precisamos de maior 



42 
 

concentração enquanto vai lendo o texto. Cada rei é apresentado numa forma 

diferente: 
 

Estrutura:  

1º fala em qual período assumiu o governo e  quantos anos governou. 

2º fala se o rei era bom ou ruim.  

3º de onde recebeu as notícias,  

4º de como morreu, onde morreu e o que aconteceu e quem o sucedeu.  

Ex. 1Rs 15 1-8 
 

Os Reis de Israel todos são apresentados como homens que fizeram mal e, entre 

os reis de Judá fala do bem de alguns e mal dos outros. (Ex. Jeroboam 15,34).  

O autor tem uma consideração particular com os reis Judeus, pois, deles que 

vem o Messias. Quando fala dos reis judeus, fala também da idade deles e fala 

de quem era a mãe (e não o pai) por ex. 15,2. E no entanto,  quando fala dos 

reis do norte fala do pai.  

● A mãe era a rainha e o último rei dos judeus era o esperado Messias 

(Jesus e sua Mãe Maria). Por isso, na Igreja o papel de Maria como  Mãe 

é ainda antes dos Apóstolos.  
 

No II Reis fala mais ou menos de 20 réis ao total e, em Judá tinha uma só família, 

a família de Davi e desta família que nasce o Messias. Tinham 6 reis mais ou 

menos bons, 2 muito bons e um ruim; E entre estes tem uma rainha (que estava 

reinando). 
 

Os 6 bons são:  Asa (15,9), Yehoshabat, Joás(12,1), Amasias (14,ss), Ozias 

(15ss), Jorão (8,16ss) Joatão (15,32ss) 
 

Os 2 bons: Esequias (18) e Josias (c.22 - muito bom) 
 

Manassés (c.21) (ruim) reinou por 55 anos e foi ele a causa de exílio babilonico.  
 

Atália (11,1ss) (rainha), filha de Jezebel, esposa de Acab que matou, escondeu 

e salvou da mão de Atália) Joash, Amon 21,19.  

 

Em Israel tinha 9 famílias diferentes dos reis e todos foram ruins, e destes 6 reis 

foram assassinados 

 

IRS 17 - 22: CICLO DE  ELIAS 

II RS 2-8: CICLO DE ELIZEU  

 

O RENO, PORQUE SE DIVIDIU? 
 

(RESUMINDO) O tempo dos reis podemos dividir em três fases:  
 

1. Um reino unido (3 reis: Saul, Davi e Salomão) e eram ungidos e cada 

um governou por 40 anos. Em total tem 120 anos. 



43 
 

 

1. Um reino dividido (causa principal: Jerusalém era o Centro e outros 

pensavam que as taxas todas são usadas para o progresso do sul e norte 

está abandonado.Para a construção do Templo, o rei Salomão pediu 

muitas taxas e o povo do norte começa a se revoltar. No tempo do filho 

do Salomão, Roboão,  o povo do Norte veio perguntar se poderia diminuir 

a taxa e, ele após se consultar com os jovens em vez de diminuir, 

aumentou. Neste tempo aparece Jeroboão, o inimigo de Roboão e eles 

se reúnem contra Judá. Ele fez dois Templos, em Dã e Samaria, foi a 

capital de Israel e Jerusalém é a capital dos judeus. 
 

São quase 210 anos. Os primeiros 80 anos era tempo de guerra entre 

dois povos. O resto dos 80 anos acontece uma reconciliação e depois 

disso, de novo por 50 anos acontece a guerra e revoltas e no 726 são 

deportados para a Assíria. E este povo vem disperso pelo mundo  e o 

reino de Israel a partir de agora é chamado só Judeia.  

 

3. Um reino singular: Após a deportação de Israel Judá permanece como um 

só povo, os judeus de Judá (Benjamim e Judá, um só povo. Judá não aprendeu 

das falhas de Israel. Os profetas como Isaías, Jeremias, Jonas falavam para os 

judeus que, se não obedecerem a Deus, vai acontecer a mesma coisa. Mas 

esqueceram de Deus e aconteceu a queda por dois motivos principais: 
 

1. No reinado de Davi, deveria reinar sempre um homem, mas chega uma 

mulher, Atália), filha de Jezabel, esposa de Acab);  

2. No tempo de Manassés, ele ofereceu seus próprios dois filhos ao deus 

baal.  

Assim termina a história de Judá. Quando voltam da deportação, volta com Esdra 

e Neemia etc. Tudo isso repetimos apenas para nos localizar do contexto onde 

Elias e Eliseu estão.  

 

1 Re 17- 22 CICLO DE ELIAS (NORTE DE ISRAEL) 
 

cap.17. A entrada de Elias na história, o anúncio da grande seca contra Acab, o 

milagre da farinha e do óleo em Sarepta, na casa da viúva e a ressurreição do 

filho da viúva. 
 

Contexto:  

Não temos nada no livro sobre a infância ou juventude de Elias, de repente ele 

aparece.Elias, o tesbita, um dos habitantes de Galaad (17,1) Diz o Eclesiastico 

48,1 “Então o Profeta surgiu como fogo, sua palavra queimava como tocha…” 
 

Elias está no norte quando o país está dividido em primeiros 80 anos, no tempo 

de Acab (cap.16,29ss) que era o rei de Samaria.  
 



44 
 

Acab, rei de Judá começa reinar Israel também. Os delitos dele: Era pior do que 

todos os outros reis  (16,29ss). Acab fez muitos males e entre estes além de 

adorar o deus baal,construiu templo em Samaria para baal, fez as oferendas 

para este baal,  reconstruiu a cidade de Jericó que Josué já tinha falado de não 

reconstruir as fronteiras da cidade de jericó (Js 6,26) e se reconstruir vão morrer. 

Acaab fez contra o primeiro mandamento: adorar outros deuses que é o pior e 

maior pecado comparando dos outros dez mandamentos.  Acab não escutou e 

mandou construir a cidade de Jericó, enquanto isso, morreu o filho de Acab, 

Abiram e aconteceu outros desastres.  
 

Elias primeiro vai lutar contra as crenças de Israel em outros deuses. Por isso 

que Elias vai falar da chuva: 17,1: O profeta fala que “não vai chover até quando 

eu não ordenar”, pois o rei acredita que baal vai fazer a chuva. E isso “pela vida 

de Iahweh, o Deus de Israel, a quem eu sirvo”.  

É a fé de Elias, é o fruto da oração e intimidade que Elias tem com Deus. É a 

confiança que um fiel, uma pessoa consagrada, um sacerdote deve ter na sua 

vida e não tem medo de contrariedade.  

Vocês podem ir atrás de outros deuses para ganhar dinheiro, chuva, bênçãos, 

prosperidade (como acontece ainda hoje…se frequentar tal seta a pessoa fica 

rica, tem dinheiro aí etc…) mas o Deus que eu creio é além dos poderes de 

outros vossos deuses. Eu posso ser um profeta simples, pobre e insignificante.  

De tantas consequências negativas que vai acontecer….  

Queriam matar e perseguir Elias. Então Deus o escondeu. Elias obedeceu a 

Deus e foi morar na beira de um rio, na torrente de Carit, e Deus mesmo 

providenciou tudo o que ele necessita, a comida e a água (17,3). Os corvos lhe 

traziam pão e carne e bebia da torrente. Depois de um tempo faltou estas 

providências também.  
 

O que significa isso? Seguir Deus, não significa que não vamos ter dificuldades. 

Devemos saber confiar em Deus também nas tribulações e Deus providenciará 

outra pessoa, uma viúva num outro lugar, em Sarepta. 17,9.  

** Diante de uma dificuldade devemos ouvir Deus? Onde é o próximo passo e 

lugar! Rute passou fome, mas Deus estava preparando outro local para eles 

levarem para a frente a história. José foi vendido, quando estava no cárcere, 

Deus estava preparando  uma coroa para ele. Deus acompanha assim a nossa 

história.  

Elias pede para a viúva a água, depois o pão (v.10). Ela expressou a situação 

da casa.Elias lhe responde: “A vasilha de farinha não se esvaziará e a jarra de 

azeite não acabará…”.  

** Quando damos ajudas à evangelização Deus nunca vai faltar nas nossas 

mesas.  Deus vai cobrir as graças às pessoas generosas.  

Mas não terminou o problema aqui. De novo surge outro problema: o filho morre. 

A viúva fala da sua tristeza ao profeta, Elias reza e o filho ressuscita. v.17   

 



45 
 

cap.18. Encontro de Elias com Abdias e depois com Acab, sacrifício no 

Carmelo 

Elias sozinho num lado e no outro lado 450 sacerdotes de baal. “O Deus que vai 

responder é o verdadeiro Deus” (v. 24). 
 

** “Todas as promessas de Deus encontram nele o seu sim…” 2Cor 1,20. 

Jesus é o único que pode dar resposta a todos. 
 

Invocaram o nome de baal de manhã até a noite dizendo: “Baal, responde-nos”. 

Mas não houve resposta. Elias zombando deles diz: “ gritai mais alto, sendo 

deus, ele deve estar conversando com outros deuses, ou fazendo negócio ou 

viajando ou dormindo…”Mas não houve nenhuma resposta. 

Para Deus responder não basta só gritar, ou ter horas e horas de invocação…. 
 

Elias disse: “aproximai-vos de mim”.  

Primeiro corrigiu a mesa das oferendas com 12 pedras, segundo o número de 

tribus. O país estava dividido, mas Elias vai unir colocando os 12 pedras.  

   *** Jesus disse “antes de ir para oferendas estejam em comunhão”.(v.30 ss) 

Depois fez encher 4 talhas de água e jogou três vezes sobre as oferendas. Os 

homens não devem ter dúvidas, embora as oferendas estejam na água vai pegar 

o fogo. 

Em seguida, Elias reza: “O Deus de Abraão, de Isaac e Jacó … (v. 36-37). 

Desceu o fogo  de Yahweh e consumiu o holocausto, a lenha, as pedras, a terra 

secando a água  que estava no rego (v.38).  

** Quando a pessoa tem a verdadeira fé desce o fogo, não pelas quantidades 

das palavras. Mt 10,30-31; É  ‘o combate espiritual’, como diz São Paulo: 

”Revesti a armadura de Deus para poderdes resistir às insídias do diabo… cinge 

os rins com a verdade e revesti-vos da couraça da justiça e calçai os  pés com 

zelo…”Ef 6,10ss 
 

Elias matou todos os profetas (= para eliminar o mal da terra (AT), (não vale hoje 

este jeito)). Quando desce o fogo muda tudo, assim como aconteceu no dia de 

Pentecostes.        

v. 39 Todo o povo se prostrou com o rosto em terra, exclamando: É yahweh que 

é Deus”.....                                 

O fim da seca: Após isso,  Elias subiu ao cume do carmelo e se prostrou com o 

rosto da terra e reza sete vezes e mandou o servo para ver se estava chovendo. 

* Não se cansar nunca de rezar prostrando-se… e não desistir.  

O servo viu uma nuvem pequena como uma mão de uma pessoa. *Os primeiros 

sinais de Deus são tão pequenos como a mão de uma pessoa. Mas acredite que 

será o início de uma chuva forte. “Num instante o céu se escureceu…dá aviso 

para Acab e ele corre no seu carro e, Elias corre e chega antes de Acab até ao 

Templo de Jerusalém.  

 

 



46 
 

cap.19. Elias no Horeb.  

O encontro com Deus na gruta, no sussurro do vento; vocação de Eliseu 19,19ss. 

** Salmo 84: “Quão amáveis são tuas moradas, Yahweh dos Exércitos! 

Minh’alma suspira e desfalece pelos átrios de Iahweh, meu coração e minha 

carne exultam pelo Deus vivo”  É o salmo dos filhos de Coré (Coré é um dos 

filhos de Arão) que cantavam desejando a fazer serviço no altar… 

*** O Templo de Jerusalém tinha 3 passos: o quintal, o presbitério e o Santo dos 

Santos respetivamente carne, mente e alma. 

Isaías 6 mostra como Deus é glorioso e os serafins cobrem o rosto. 

2 Eclesiastes 26, Is 51,1: Quem procura a Deus… 
 

19,19: A vocação de Elias: 

Deus enviou Elias para Damasco, para ficar longe do povo, não precisa 

reconhecimento, aplauso daquele povo,  no caminho Deus pede para escolher 

algumas pessoas e entre estes Eliseu. Estavam aí 12 pessoas que estavam 

arando e entre estes o último era Eliseu, e Elias jogou o manto sobre ele e ele o 

seguiu. 

E agora vamos passar para II Rei 2. 

 

cap.21. A vinha de Nabot. Nabot recusa-se a ceder sua vinha a Acab e o rei 

Acab junto com sua esposa Jezebel matam Nabot. E Elias fulmina a condenação 

divina contra estes e o arrependimento de Acab (21,27ss)  
 

cap.22. conclusão do reinado de Acab e início de reinado do filho Ocozias.  
 

cap. 22,41 (Reinado de Josafá em sul) 
 

 

II REIS 
CAP. 2-8 O CICLO DE ELISEU 
 

cap. 2-3: Elias é arrebatado para o céu e Eliseu lhe sucede.  

 

E os dois, Elias e Eliseu andando foram para 4 direções diferentes: Guilgal, 

Jericó, Jordão: segue o mesmo ritmo: Elias queria deixar Eliseu e ir adiante 

sozinho, mas Eliseu quer seguí-lo: "fica aqui, pois Yahweh me enviou até Betél” 

mas Eliseu respondeu: Tão certo como Iahweh  vive e tu vives, não te deixarei! 

E desceram a Betél." São 4 direções opostos, ou seja, parece doideira,  mas 

Eliseu vai atrás. Elias percorre todo caminho que seus antepassados 

percorreram no caminho do Egito para Terra Prometida.   

Em Guilgal o povo de Israel fez a circuncisão e celebraram a primeira Páscoa 

antes de entrar na Terra prometida (Js 5) e,  

em Jericó e Jordão foram lugares de intervindos particulares de Deus. Elias 

está levando o discípulo a fazer o mesmo caminho dos seus antepassados. 
 

 



47 
 

cap. 4. Alguns milagres de Eliseu: o óleo de viúva, a sunamita e filho, a panela 

envenenada, a multiplicação dos pães 
 

cap.5. A cura de Naamã 
 

cap.6. O machado perdido 
 

cap. 9 História de Jeú, discípulo de Eliseu 
 

cap.10. Massacre da família real de Israel e de Judá 
 

cap.11. História de Atália 
 

cap.18-25 Últimos tempo do reino de Judá: 

A parte final (2 Rs 18-25) constitui quase um epílogo sobre a ameaçada 

sobrevivência da dinastia davídica de Jerusalém e a sua dramática destruição. 

É intensa e dramática, tanto pelos efeitos imediatos do cataclismo da Samaria, 

como pelas necessidades de reforma que constituíram uma reação a médio 

prazo às mesmas preocupações, e pelos sinais cada vez mais claros da próxima 

destruição de Jerusalém, cujos sinais se tornavam cada vez mais evidentes. 
 

cap.18. Ezequias, o profeta Isaías 
 

cap. 22- Josias e reforma religiosa (sul): Descoberta do livro da Lei 22,3ss; 
 

cap.23: Leitura solene da Lei 
 

cap. 23-24: as ruínas de Jerusalém: A primeira deportação no tempo de 

Joaquim e a segunda no tempo do último rei Sedecias.   
 

cap.25. Saque de Jerusalém e último rei de Judá: Godolias. Termina dizendo da 

graça alcançada a rei joaquim na terra do exílio.  
 

 

LIVROS DE CRÔNICAS 
 

Os dois livros de Crônicas, aparecem depois dos dois Livros de Reis e antes do 

Livro de Esdras, concluindo a seção conhecida como "livros históricos do Antigo 

Testamento", também conhecida como "história deuteronômica". Os judeus 

chamam este livro com o nome: “dibrê hayyamim, ou Anais, crónicas, "coisas 

dos dias". E os gregos chamam: Paraleipomenōn, que equivale a Restos,  livro 

de omissões" (em  latim 1-2 Paralipomenon). 

 

Para muito tempo estes dois livros eram considerados como parte dos livros de 

Esdra e Neemia e os 4 livros como se um só livro, contando de Adão até o retorno 

de Babilônia. Hoje, embora as opiniões são diversas, sabemos que todos estes 

4 livros são do tempo pós-exílio babilônico.  

 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Livros_de_Reis
https://pt.wikipedia.org/wiki/Livro_de_Esdras
https://pt.wikipedia.org/wiki/Livros_hist%C3%B3ricos_do_Antigo_Testamento
https://pt.wikipedia.org/wiki/Livros_hist%C3%B3ricos_do_Antigo_Testamento
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Hist%C3%B3ria_deuteron%C3%B4mica&action=edit&redlink=1
https://it.wikipedia.org/wiki/Lingua_latina


48 
 

OS LIVROS HISTÓRICOS DA TRADIÇÃO SACERDOTAL: 

 

Os dois Livros das Crônicas (literalmente em hebraico "Palavras dos Dias") 

repetem muitos dos eventos já narrados nos dois Livros de Samuel e nos dois 

Livros dos Reis. Mas não é uma simples reedição, como poderia parecer à 

primeira vista.  

Esses livros (I e II Sm e I e II Rs) pertencem de fato à Tradição Deuteronomista, 

enquanto o autor desses dois livros, definido como o ''Cronista''', pertence à 

chamada ''Tradição Sacerdotal'', a mesma do primeiro capítulo do Gênesis.  

Essa tradição surgiu na Babilônia durante o exílio; Ao contrário do 

Deuteronomista, ela tem uma ideia clara de um projeto preciso que não é apenas 

histórico, mas também e sobretudo religioso. 

Na verdade, o Cronista não se limita a relatar fatos, como faz o Deuteronomista 

na famosa “Sucessão ao Trono de Davi”. Ele seleciona e retrabalha os dados 

com o objetivo de exaltar principalmente o Templo e o Culto em Jerusalém, 

entendidos como o próprio coração da fé e da identidade de Israel como povo. 

Não é por acaso que, dos 19 capítulos dedicados no Primeiro Livro ao Reino 

de Davi, 10 são dedicados ao transporte da Arca da Aliança para Jerusalém e 

às disposições do rei quanto à construção do Templo, como se seu filho Salomão 

não tinha sido o único que restava a colocar as instruções de seu pai em ação.  

Outros 8 capítulos do Segundo Livro são dedicados à construção real do que 

foi definido como a oitava maravilha do mundo antigo. A história contada pelo 

Cronista é, portanto, na realidade uma História Sagrada, uma história que gira 

em torno do Templo. 
 

A DATA 
 

Em 1 Crônicas 29,7 é dito que os chefes das famílias das tribos de Israel 

ofereceram, entre outras coisas, "dez mil dáricos" (moeda de Dário) para a 

construção do Templo de Salomão. Mas isso é um anacronismo evidente: como 

o nome sugere, essas moedas foram cunhadas pelo imperador persa Dario I 

(522-486 a.C.), cuja efígie elas carregam. Na época de Davi e Salomão, as 

moedas nem sequer eram usadas.  Evidentemente o Cronista transporta para o 

tempo dos Reis um costume corrente em sua época.  

Este é um dos argumentos mais válidos usados por aqueles que datam os Livros 

das Crônicas no século V a.C. 

O segundo argumento está ligado ao que foi dito no parágrafo anterior: o Templo 

de Jerusalém é central no livro precisamente porque é indicado pelo Cronista 

como um símbolo de esperança e confiança para os judeus que retornaram à 

Palestina após o exílio, e foram forçados a viver entre mil dificuldades materiais 

e morais. 
 

Mas a diferença mais marcante entre o Cronista e o Deuteronomista também 

nos ajuda, a saber, o fato de que o primeiro é totalmente ignorante dos eventos 

do Reino do Norte, como se não valesse a pena gastar palavras com "hereges" 



49 
 

que abandonaram o pureza da adoração no Santo dos Santos em Jerusalém. É 

provável que houvesse uma intenção polêmica muito específica por trás dessa 

escolha: no século IV a.C. Os judeus de Jerusalém contrastavam fortemente com 

os samaritanos, estabelecidos pelos assírios nos territórios que pertenciam ao 

Reino do Norte. 

 

FONTES 

O Cronista frequentemente extrai dos Livros de Samuel e Reis (o que mostra 

que eles precedem sua obra), às vezes repetindo algumas passagens quase que 

literalmente, mas em 1 Crônicas 29,29 são citadas outras fontes que ele usou 

para escrever sua primeira obra. livro:  

os ''Atos de Samuel, o Vidente'',  

os ''Atos do Profeta Natã'' e  

os ''Atos de Gade, o Vidente''.  
 

Deve-se notar que os Profetas de Israel são divididos em dois grupos:  

os "profetas escritores" e os "profetas não escritores".  

Dos primeiros, chegaram até nós textos longos: é o caso de Isaías, Jeremias e 

Ezequiel.  

Do segundo grupo, porém, nada chegou até nós: Samuel, Natã, Elias e Eliseu 

estão entre eles. 

Claro que nada impede que Samuel e Natã escrevam seus próprios livros de 

visões, que não chegaram até nós, mas é preciso lembrar que Samuel morreu 

antes de Davi ascender ao trono e, portanto, é altamente improvável que ele 

pudesse ter escrito os feitos do "rei Davi". Naquela época, a escrita era muito 

menos difundida do que teria sido na era dos profetas escritores; considerando 

também a absoluta ausência de outras referências a esses escritos, é mais 

provável que se trate de um expediente literário do Cronista, que queria dar aos 

seus escritos uma autoridade igual à de outros escritos bíblicos.  

Da mesma forma, os Provérbios ou Qohelet são colocados sob a égide do Rei 

Salomão para aumentar seu valor e sacralidade. 

E isto não significa que o Cronista tenha inventado completamente tudo o que 

diz; ele certamente poderia consultar excelentes fontes documentais que se 

perderam para nós, em parte diferentes daquelas dos Livros dos Reis. 

 

ESTRUTURA E CONTEÚDO  
 

As CRÓNICAS visam apresentar a grande História do povo de Israel. Por isso, 

no seguimento do Pentateuco, estão na linha dos livros de Josué, Juízes, 1 e 2 

Samuel, 1 e 2 Reis (História Deuteronomista) e de Esdras e Neemias. 

Constituem, com Esdras e Neemias, um conjunto chamado "Obra do Cronista". 

Além de terem o mesmo estilo e pensamento, os últimos versículos de 2 Cr 

(36,22-23) repetem-se no início de Esdras (Esd 1,1-3). 



50 
 

Como dissemos, no centro destes livros está David e o seu reinado, para o qual 

converge toda a História precedente, e radicam, não só a organização do povo 

como, sobretudo, as estruturas cultuais do templo. O seu conteúdo pode resumir-

se deste modo: 
 

I. História do povo desde Adão até Davi (1 Cr 1,1-10,14). É como que a pré-

história de Davi, com início em Adão, constituída quase totalmente por listas 

genealógicas, algumas das quais vão até ao pós-exílio (cap. 1-9).  

Termina com a morte de Saul (cap. 10).  

A genealogia, ou sucessão de gerações, era um género literário frequente na 

Bíblia e nas culturas antigas, como forma de exprimir a fé na presença da 

divindade nos meandros da História dos homens. Mas não se lhe exija o rigor da 

árvore genealógica dos tempos modernos: os nomes que a integram podem 

exprimir apenas vagas relações de parentesco ou de simples vizinhança, 

afinidades de ordem política e económica; por vezes, nomes de povos e de 

regiões passam a ser nomes de pessoas. 

Para os hebreus, era através da genealogia que alguém podia tornar-se 

participante das bênçãos prometidas por Deus a Abraão. As listas das 

CRÓNICAS veiculam a promessa messiânica, de que David é sinal privilegiado. 

Estas genealogias afirmam, ainda, a importância do princípio da continuidade do 

povo de Deus através de um período de ruptura nacional, causada pelo exílio na 

Babilónia, e fundamentam a esperança da restauração. 
 

II. História de Davi (1 Cr 11,1-29,30). Faz-se a História do reinado de David 

desde a sagração e a entronização até à sua morte, Preparativos para a 

construção do Templo (1 Cr 22-28); 
 

III. História de Salomão (1Cr29. 2 Cr 1,1-9,31). Destaca-se a sua sabedoria, a 

construção e dedicação do templo de Jerusalém e outros acontecimentos já 

narrados em 1 Rs. Termina com a morte de Salomão. 
 

IV. História dos reis de Judá (2 Cr 10,1-36,23). Começa com a divisão do reino 

davídico, depois da morte de Salomão, incluindo em particular os reinados de 

Josafá (2 Crônicas 17-20);  

Joás (2 Crônicas 23-24),   

Joás (2 Crônicas 23-24),  

Ezequias (2 Crônicas 29-32) e  

Josias ( 2 Crônicas 35-36), aos quais o Cronista dedica amplo espaço porque 

eram reformadores do culto e inimigos da idolatria  e, termina com o édito de 

Ciro, após um relato resumido da atividade dos reis de Judá. 
 

DIFERENÇAS ENTRE OS LIVROS DE CRÔNICAS E OS LIVROS DOS REIS 

Não vale a pena repassar a história capítulo por capítulo, porque os fatos 

narrados são substancialmente os mesmos dos dois Livros dos Reis.  

No entanto, acho que é correto apontar algumas diferenças substanciais.  



51 
 

Em primeiro lugar, Davi é apresentado como o verdadeiro construtor do 

Templo, tendo já preparado todos os planos, móveis e equipamentos da grande 

construção; Sua descrição é realizada com ênfase no capítulo 22 do Primeiro 

Livro das Crônicas, revelando todo o amor que os antigos judeus tinham por 

todas as manifestações rituais do culto a YHWH.  

De fato, os Livros dos Reis nos informam que Natã profetizou a Davi que seu 

filho sozinho construiria um Templo ao Senhor. Evidentemente, estamos diante 

do procedimento bíblico clássico de rastrear eventos até a origem da história. 
 

Assim, a história de Caim e Abel (Gn 4,1-16) pressupõe um mundo já povoado 

(“Quem me encontrar, me matará”, grita Caim desconsolado), mas é reconduzida 

pelo autor bíblico à origem do mundo, para demonstrar como o assassinato 

entrou na história humana desde o início, como consequência do Pecado 

Original.  
 

Os Livros de Números e Deuteronômio também dedicam amplo espaço à 

organização ritual do culto, que será praticado no Templo, mas essa organização 

remonta ao próprio Moisés, para sublinhar sua importância e antiguidade.  
 

E finalmente o próprio Sabbath, uma prática eminentemente judaica, é rastreado 

(Gn 2, 2-3) até o resto de JHWH no último dia do Heptameron da Criação11, 

dando-lhe um significado ainda mais cósmico.  

É lógico que o Cronista, muito mais interessado que o Deuteronomista nas 

práticas cultuais (ao contrário dos Livros dos Reis, os das Crônicas mencionam 

repetidamente a celebração da Páscoa pelos verdadeiros soberanos), relata a 

organização do clero e do culto ao Rei Davi, o fundador da grande dinastia 

do Reino do Sul, bem como o autor dos Salmos, muitos dos quais têm valor 

litúrgico.  

O fato de Davi não ter conseguido construir fisicamente o Templo (22,9) é 

justificado pela declaração de que ele era um homem de guerra que tinha sangue 

nas mãos e, portanto, era incapaz de realizar um empreendimento tão elevado. 

Encontramos assim a confirmação de que esta não é uma história verdadeira, 

mas uma história repensada. 
 

O mesmo pode ser dito de todos os sucessores de Davi (como mencionado, o 

reino do norte nem sequer é levado em consideração).  

O segundo livro das Crônicas dedica quatro capítulos ao rei Josafá ("YHWH 

governa"), em comparação com apenas 11 versículos no Primeiro Livro dos 

Reis, por causa de sua grande e frequentemente elogiada reforma religiosa: aqui 

também a intenção litúrgica é mais que manifesta , como é manifesto o uso de 

fontes diferentes daquelas do ciclo Deuteronomista, que neste caso poderiam 

fornecer muito poucas ideias. 
 

                                                             
11 Narração da criação em sete dias. 



52 
 

Quanto ao rei Josias, de acordo com 2 Crônicas 34,6, ele tentou estender sua 

reforma religiosa aos territórios do norte até Naftali, o que levou à crença de que 

ele tentou reunificar politicamente os dois reinos. Isso foi possível devido à 

situação histórica de sua época: o império assírio havia chegado ao fim de sua 

parábola e estava ameaçado por todos os lados pelos babilônios, medos e 

persas. É lógico, portanto, que ele não conseguiu mais controlar suas províncias 

mais distantes, como Samaria. Aqui também o Cronista se mostra mais bem 

informado e rico em fontes do que o Deuteronomista. 

Finalmente, em 2 Crônicas 36,21, o profeta Jeremias e o decreto de Ciro também 

são expressamente mencionados, embora fossem desconhecidos do autor 

deuteronomista. Mas falaremos sobre isso novamente. 
 

AS GENEALOGIAS 

Como mencionado, diferentemente dos Livros de Samuel e Reis, que são 

eminentemente narrativos, os Livros de Crônicas abrem com 9 capítulos de 

genealogias simples e puras.  

O primeiro versículo do Primeiro Livro começa abruptamente com uma lista de 

treze nomes: Adão, Sete, Enos, Cainã, Malaleel, Jarede, Enoque, Matusalém, 

Lameque, Noé, Sem, Cão e Jafé.  

Estes são os nomes dos patriarcas antediluvianos retirados do capítulo 5 do 

Gênesis, como que para indicar que o Cronista quer retornar às origens mais 

remotas da história, partindo do próprio primeiro homem (até mesmo o 

Evangelho de Lucas, capítulo 3, o fará). relatar a genealogia de Jesus até Adão). 

Na prática, com nove capítulos de genealogias, entre os quais se encontram 

praticamente todos os protagonistas do Pentateuco, o Cronista pretende resumir 

toda a história histórico-religiosa de Israel anterior à era monárquica.  
 

Um procedimento semelhante também será adotado no Novo Testamento por 

Mateus e Lucas, que apresentarão genealogias de Jesus para conectá-lo a toda 

a História da Salvação que o precedeu.  

Os dois evangelistas também se basearam amplamente nas listas do Cronista 

para compilar suas genealogias. 

A genealogia era um verdadeiro gênero literário entre vários povos do Antigo 

Oriente. As genealogias servem para redescobrir a própria identidade de um 

povo como nação, mas também para legitimar o acesso a certas posições 

sociais. Por exemplo, qualquer pessoa que quisesse ser sacerdote em Israel 

tinha que ser capaz de demonstrar, com listas genealógicas em mãos, que era 

descendente de Levi, filho de Jacó e fundador da tribo sacerdotal.  

Este aspecto tornou-se particularmente importante na era pós-exílica, à qual 

dissemos que remonta a obra do Cronista, quando os judeus tentavam 

redescobrir a sua própria identidade cultural e religiosa após o choque de terem 

vivido setenta anos no meio de uma sincretismo e cosmopolitismo Babilônico. 

 

 



53 
 

DE DÃ A BERSEBA 

Esta expressão é usada em 1 Crônicas 21,2 para indicar a totalidade do território 

de Israel, segundo um procedimento típico das culturas semíticas e chamado de 

“inclusão”: indicar as duas extremidades de uma realidade significa indicá-la em 

sua totalidade. Dã (hoje Tel Dan), em hebraico "julgamento", está localizada na 

extremidade norte da Terra de Canaã, perto da nascente do Rio Jordão, 

enquanto Berseba (hoje Tell es Saba), em hebraico "poço do juramento", está 

localizada no extremo sul da Judeia. É um lugar famoso no Antigo Testamento, 

tendo sido palco de vários eventos na época dos patriarcas (ver Gn 21).  

Vale destacar que, mesmo no Apocalipse, Cristo se define como “o Alfa e o 

Ômega”: um claro exemplo de inclusão, já que essa expressão passa a indicar 

todo o alfabeto grego e, portanto, a totalidade da Criação. 
 

EXÍLIO COMO UM “ANO SABÁTICO” 

O II Crônicas, 36,21 fala, assim como o II Rs,25 da queda de Jerusalém nas 

mãos dos babilônios; mas, a ótica do cronista é totalmente diferente:  

« O rei deportou para a Babilônia aqueles que escaparam da espada, e eles se 

tornaram seus escravos e os de seus filhos até a vinda do reino persa, cumprindo 

assim a palavra do Senhor, predita pela boca de Jeremias: "Até que a terra 

"serviu os seus sábados , ficará em desolação todo o tempo, até que setenta 

anos se completem." » (36, 20-21). 

Quase certamente a duração de setenta anos não tem valor cronológico, já que 

de fato a deportação durou 49 anos (de 587 a 539 a.C.). Em vez disso, tem um 

valor simbólico, tipicamente representando um tempo completo e perfeito, sendo 

o resultado do produto de dois números perfeitos: 7 x 10. Mas por que perfeito, 

se Israel estava no exílio e sem o Templo? Acredita-se geralmente que esse 

período de sofrimento e distância da pátria foi desejado por Deus para fortalecer 

Israel e trazê-lo de volta à fidelidade a Ele. Isso é apoiado pela interpretação de 

uma passagem de Levítico (26, 34-35), evidentemente após a deportação para 

a Babilônia: 

« Então a terra desfrutará os seus sábados todos os dias em que estiver 

desolada, enquanto vocês estiverem na terra dos seus inimigos; então a terra 

descansará e será recompensada com seus sábados. Enquanto ela permanecer 

desolada, ela terá o descanso que vocês não lhe deram nos sábados, quando 

vocês a habitavam. » 

O ano sabático era o ano durante o qual a terra era deixada para descansar 

antes de prosseguir com uma nova semeadura. Da mesma forma, o exílio do 

Povo Escolhido permite que a Terra de Israel desfrute do descanso sabático que 

seus habitantes lhe negaram, contrariando a vontade de Deus. Uma verdadeira 

interpretação teológica da história, a mil milhas de distância do conceito que 



54 
 

temos hoje da historiografia. Mas é precisamente isso que torna os chamados 

"Livros Históricos" da Bíblia tão peculiares e, à sua maneira. 

 

LIVRO DE ESDRAS E NEEMIAS 

Os livros de ESDRAS e de NEEMIAS formavam um só "Livro de Esdras", na 

Bíblia Hebraica e na versão grega dos Setenta. Como esta versão recolhia 

também o livro apócrifo grego de Esdras e lhe dava o primeiro lugar (1 Esdras), 

o livro de ESDRAS-NEEMIAS era denominado 2 ESDRAS. Na época cristã foi 

dividido em dois. A Vulgata latina adoptou essa divisão em 1 Esdras (=ESDRAS) 

e 2 Esdras (=NEEMIAS), reservando ao apócrifo grego a designação de 3 

Esdras. A designação dos dois livros a partir das respectivas personagens 

principais, Esdras e Neemias, é mais recente, mas foi assimilada mesmo nas 

edições impressas da Bíblia massorética. 

AUTORIA E DATAÇÃO Não é dada qualquer indicação sobre o autor destes 

livros, mas admite-se ser um só: o mesmo chamado Cronista, que redigiu e 

compôs a vasta síntese histórica dos dois livros das Crónicas, seguidos de 

ESDRAS E NEEMIAS. Um dos indícios mais significativos é a identidade entre 

os últimos versículos de 2 Crónicas (36,22-23) e os primeiros versículos de 

ESDRAS (1,1-3), o que sugere a continuidade da narrativa. Pode, assim, situar-

se esta obra nos finais do séc. IV ou início do séc. III a.C. 

QUESTÃO CRONOLÓGICA Discute-se qual dos dois deverá ser colocado em 

primeiro lugar. Muitos preferem a sucessão NEEMIAS-ESDRAS; mas ainda não 

se encontrou uma solução satisfatória para estabelecer a cronologia dos 

acontecimentos em questão.  

O texto fala da chegada de Esdras a Jerusalém, no sétimo ano do rei Artaxerxes 

(Esd 7,7) e indica a sua atividade reformadora (Esd 8-10); depois, vem Neemias, 

no vigésimo ano de Artaxerxes (Ne 2,1) e a sua preocupação pela reconstrução 

das muralhas (Ne 1-7); surge outra vez Esdras, para a leitura solene da Lei (Ne 

8-9); e, finalmente, Neemias, por ocasião de uma segunda estadia em 

Jerusalém, no ano 32.° de Artaxerxes (Ne 13,6-7). 

Teriam estado estes dois homens ao mesmo tempo em Jerusalém, a trabalhar 

independentemente? A resposta mais aceitável é a seguinte: a atividade de 

Neemias seria toda ela anterior a Esdras (Ne 1-7 e 10-13, onde aparece como 

construtor e reformador); mais tarde, talvez no ano 7° de Artaxerxes II (e não 

Artaxerxes I), por volta de 398-397 a.C., veio Esdras a Jerusalém: empreendeu 

reformas (Esd 7-10), restaurou o culto e fez a solene leitura pública da Lei (Ne 

8-9). Ao aplicar a sua perspectiva teológica a este emaranhado de dados, o 

redator final é que terá desorganizado a cronologia real dos acontecimentos. 



55 
 

No entanto, não se pode negar ou diminuir o valor histórico das informações 

veiculadas por estes livros. Concordam perfeitamente com os dados das fontes 

bíblicas e profanas, como, por exemplo, os papiros das ilhas Elefantinas (Egipto). 

INFORMAÇÕES GERAIS 

O livro de Esdras é frequentemente considerado a continuação ideal dos Livros 

de Crônicas e, portanto, remonta ao mesmo ambiente sacerdotal. Como muitos 

outros livros bíblicos, leva o nome de seu protagonista, que também é um dos 

principais arquitetos do renascimento de Israel após o exílio.  

Esdras entrará tanto na consciência histórica de Israel que muitos livros apócrifos 

serão atribuídos a ele, incluindo o famoso Quarto Livro de Esdras, contendo 

revelações escatológicas particulares feitas a ele pelo próprio JHWH, embora 

ele viva em um contexto histórico e seja portanto não é uma figura cercada de 

lendas como Adão, Enoque e Moisés. 

Esdras aparece em cena somente a partir do capítulo 7, mas também será 

protagonista do livro seguinte de Neemias. Isso explica por que a antiga versão 

grega da Septuaginta fundiu Esdras e Neemias em um único livro de 23 

capítulos. 

DOCUMENTAÇÃO UTILIZADA 

Na composição destes dois livros, o Cronista utilizou como fontes diversos 

documentos antigos (entre eles, as memórias pessoais das duas personagens 

em questão), que ele reproduziu e organizou, relacionando-os uns com os 

outros, segundo a sua visão teológica, de forma a obter um conjunto harmonioso. 

Assim, podem encontrar-se: 

a) documentos oficiais em hebraico (listas, estatísticas, como as de Esd 2 e 

Ne 7,6-68; 10,3-30; 11,3-36; 12,1-26) e  

em aramaico (correspondência diplomática, decretos oficiais: Esd 4,6-

6,18; 7,12-26; 

b) memórias de Esdras (Esd 7-10), com partes redigidas na primeira pessoa (Esd 

7,27-9,15) e outras na terceira: Esd 7,1-10; 10; Ne 8-9; 

c) memórias de Neemias: Ne 1-7; 10; 12,27-13,31. 

 

ESTRUTURA GERAL 

O livro de ESDRAS divide-se em duas grandes partes: 

I. Regresso do Exílio e reconstrução do templo: 1,1-6,22; 

II. Organização da comunidade: 7,1-10,44. 

 

 



56 
 

O livro de NEEMIAS consta também de duas partes: 

I. Reconstrução das muralhas de Jerusalém: 1,1-7,72; 

II. Proclamação da Lei e Reformas: 8,1-13,31. 

 

Estas duas partes andam à volta de certos temas dominantes, que se 

apresentam por esta ordem: 

1. Neemias passa da corte persa para governador de Jerusalém: 1-2; 

2. Construção das muralhas, apesar de inúmeras dificuldades: 3-6; 

3. Recenseamento do povo, celebração da Lei e renovação da aliança: 7-10; 

4. Repovoamento de Jerusalém e das terras da Judeia: 11; 

5. Medidas para garantir o culto e a pureza dos costumes: 12-13. 

 

PERSPECTIVA TEOLÓGICA ESDRAS e NEEMIAS narram acontecimentos 

ocorridos logo após o édito de Ciro (538 a.C.), que permitia o regresso do 

cativeiro da Babilónia. Mostrando a situação difícil dos repatriados, fazem 

sobressair o esforço pela restauração do povo, no aspecto material e religioso. 

Contêm uma admirável mensagem doutrinal, centrada em três preocupações 

fundamentais: o templo, a cidade de Jerusalém e a comunidade do povo de 

Deus. 

Após as provas do Exílio, com as suas más consequências no aspecto religioso, 

o povo organiza-se numa grande unidade nacional e religiosa. 

Meditando na Lei, compreende como o castigo lhe foi mandado por Deus, devido 

à sua infidelidade, e como, apesar de tudo, a misericórdia divina se mantém para 

com o resto de Israel, detentor das grandes promessas em relação ao Messias. 

A Palavra de Deus é, assim, a base da reconstrução do povo que volta do Exílio.

   

ESDRAS 

 

ESTRUTURA E CONTEÚDO DO LIVRO DE ESDRAS 

Cap. 1: No capítulo 1 vemos a entrada em cena uma das maiores figuras da 

história da humanidade: Ciro II, o Grande, rei dos persas e fundador de um 

grande império que se estendia do Mar Egeu ao Oceano Índico. No início do 

livro, Ciro, cujo nome significa "pastor", publica um decreto (cuja versão também 

estava presente no final do II Crônicas) que permite o retorno de Israel a Canaã: 

era 539 a.C. 



57 
 

« No primeiro ano do reinado de Ciro, rei da Pérsia, para que se cumprisse a 

palavra do Senhor, que ele falara pela boca de Jeremias, o Senhor despertou o 

espírito de Ciro, rei da Pérsia, de modo que ele publicou este decreto por toda a 

terra. seu reino, mesmo com uma carta: "Assim diz Ciro, rei da Pérsia: O Senhor, 

o Deus do céu, me deu todos os reinos da terra; ele me comissionou para 

construir um templo para ele em Jerusalém , que está na Judeia. Qual de vocês 

é do seu povo? Que o seu Deus seja com ele; que ele volte para Jerusalém, que 

está em Judá, e reconstrua a casa do Senhor, o Deus de Israel; porque ele é o 

Deus que habita em Jerusalém. E todo sobrevivente, onde quer que tenha 

emigrado, Ele receberá do povo daquele lugar prata e ouro, bens e gado, com 

generosas ofertas para o templo de Deus que está em Jerusalém » (Esdras 1, 

1-4). 

Cap.2: Então os sobreviventes, aqueles a quem os Profetas haviam chamado 

de "Remanescente de Israel", partiram novamente liderados por Sasabassar, 

príncipe de Judá, a quem Ciro havia devolvido os móveis roubados por 

Nabucodonosor do templo em Jerusalém.  

A lista dos clãs dos repatriados e seu número está contida no capítulo 2: a 

narrativa sacerdotal, de fato, amava listas longas, listas genealógicas, distinções 

precisas. Vale a pena notar que algumas famílias levitas não conseguem provar 

sua identidade israelita, tendo perdido seu registro genealógico, e são, portanto, 

excluídas do sacerdócio: este é um testemunho direto dos eventos complexos 

do retorno, descrito como um verdadeiro Segundo Êxodo. 

No cap 3, sete meses após seu retorno, todo o povo se reúne sob a presidência 

do Sumo Sacerdote Josué e Zorobabel, e começa a trabalhar para reconstruir 

o Templo de Jerusalém: observe como Sasabassar,  desaparece completamente 

da narrativa, substituído pela nota de Zorobabel, seu sucessor, citado no 

Evangelho de Mateus entre os ancestrais de Jesus. Inicialmente, apenas o altar 

de sacrifício foi erguido, depois o Templo propriamente dito foi reconstruído, em 

meio aos cânticos jubilosos do povo. 

cap. 4: A oposição dos samaritano: Mas logo a celebração é perturbada pelos 

“inimigos de Judá e Benjamim”, isto é, pelas populações que por sua vez tinham 

sido deportadas para Canaã após o desenraizamento dos judeus; Entre estes 

estão os samaritanos. Eles olham de soslaio para o retorno dos judeus, mas 

inicialmente fingem oferecer sua colaboração na construção do Templo. 

Zorobabel e Josué percebem o engano e reagem negativamente; então eles 

fizeram tudo o que podiam para colocar um raio em suas rodas, retardando a 

reconstrução durante toda a duração dos reinados de Ciro e Xerxes (reis que 

encontraremos novamente no livro de Ester), também graças à cumplicidade de 

autoridades antissemitas.  

O capítulo relata uma carta enviada ao próprio Artaxerxes para denunciar a 

reconstrução de Jerusalém, definida como uma "cidade rebelde e perversa"; o 



58 
 

rei então concorda em ordenar a interrupção das obras. Desde que Artaxerxes I 

reinou de 464 a 424 a.C., quase um século já se passou desde seu retorno à 

Terra Santa. 

No capítulo 5, porém, voltamos ao tempo de Zorobabel: os profetas Ageu 

(“nascido para celebrar”) e Zacarias (“YHWH se lembrou”) incitam os judeus a 

retomar o trabalho. Mas Tatanai, o governadore da região além do Rio (que era 

a Pérsia) informa o Rei Dario I, sugerindo que seria apropriado realizar uma 

pesquisa nos arquivos imperiais na Babilônia, para verificar se Ciro realmente 

havia autorizado a reconstrução do Templo, ou se os judeus a haviam inventado.  

No capítulo 6, Dario ordena uma investigação no arquivo acima mencionado, e 

em Ecbátana aparece um memorial diferente daquele apresentado no capítulo 

1, que no entanto o confirma essencialmente e não só autoriza a reconstrução, 

mas também estabelece os métodos de construção e ordena a restituição dos 

móveis do primeiro Templo. Neste ponto, Dario confirma o decreto de Ciro e, de 

fato, adverte o sátrapa antissemita contra obstruir ainda mais as obras, que 

podem assim ser retomadas. O texto conclui da seguinte forma: 

« Este Templo foi concluído no terceiro dia do mês de Adar, no sexto ano do 

reinado do rei Dario » (6, 15) 

Esta data deve corresponder a 13 de março de 515 a.C. Durante cinco séculos, 

este novo Templo constituiria o ponto de referência para todo o Israel, até 20 

a.C.  

Herodes, o Grande, não decidirá reestruturar radicalmente a reconstrução agora 

dilapidada de Zorobabel, dando vida ao Templo descrito nos Evangelhos. 

 

A REFORMA DE ESDRAS 

O capítulo 7 vê outro salto grande no tempo do reinado de Artaxerxes, quando 

Esdras, um escriba e membro de alto escalão da classe sacerdotal, obtém 

permissão para retornar à Palestina.  

Ele provavelmente era um oficial da corte persa, encarregado de cuidar dos 

assuntos do povo judeu; e de fato, com um escrito do rei, relatado na íntegra no 

livro, ele partiu novamente com outros judeus ainda residentes na Babilônia. O 

escrito contém os poderes atribuídos pelo imperador a Esdras, mas na realidade 

trata dos pontos principais da grande reforma realizada por este sacerdote.  

A lista dos repatriados está contida no capítulo 8, no qual Esdras fala na 

primeira pessoa, enquanto todos os capítulos anteriores foram escritos na 

terceira pessoa, descrevendo as árduas etapas da jornada, em meio a ataques 

de inimigos e saqueadores. Mas a narrativa aventureira tem pouco espaço, pois 

no capítulo 9 retoma a descrição da reforma de Esdras, tão cara à classe 

sacerdotal:  



59 
 

Ao saber que o povo havia se entregado à idolatria, Esdras rasgou suas vestes 

e, na hora do sacrifício da tarde, elevou uma súplica solene ao Senhor. Este é 

um gênero que foi muito difundido no Israel pós-exílico (Neemias 1,9; Daniel 3,9; 

Baruc1-2), para implorar o perdão divino depois que o Povo Eleito foi forçado a 

viver com povos idólatras, cujos costumes o fascinavam. A oração incita o povo 

à conversão para que sobreviva um “pequeno rebanho”, tema que também será 

caro a Jesus.  

O capítulo 10 mostra-nos uma multidão impressionante que se reúne em torno 

de Esdras. Sequenias, filho de Jaiel, se apresenta e admite sua própria culpa e 

a do povo: 

“Pecamos contra Deus ao casar com mulheres estrangeiras” (10, 2) 

Estamos aqui no coração do Livro, porque a causa primária do pecado de Israel, 

e portanto de todos os seus infortúnios (decadência, exílio, lentidão na 

reconstrução do Templo), é identificada pelo autor no casamento com as 

mulheres pagãs que causaram a corrupção da moral e o fim da pureza do 

monoteísmo judaico. Recorde-se que Salomão, no II Reis e no I Crônicas, 

também foi induzido à idolatria pelas suas esposas estrangeiras:  

não é impossível que o Autor desses livros aplique o mesmo motivo a um rei que 

viveu cinco séculos antes. de corrupção que ele acha que viu em seus 

contemporâneos. O cerne da reforma do culto, portanto, só pode ser a proibição 

de casamentos mistos. 

E assim, depois de jejuar uma noite em sinal de penitência, o escriba reúne todo 

o povo em Jerusalém, num dia frio de inverno, sob chuva torrencial. Esdras 

imediatamente aponta a pecaminosidade dos casamentos mistos e ordena que 

todos se divorciem de suas esposas estrangeiras. A maioria concorda, mas 

alguns se rebelam, provavelmente exigindo decisões ainda mais radicais e 

extremas contra os corruptores pagãos de Israel. No entanto, ultrapassando a 

linha de Esdras, o livro termina com uma lista tediosa de todos aqueles que se 

divorciam de suas esposas estrangeiras, expulsando-as junto com seus filhos. 

HISTORICIDADE 

Apesar de sua conexão óbvia não apenas com a história da terra natal de Israel, 

mas também com os eventos do Império Persa, a historicidade do Livro de 

Esdras também é bastante controversa.  

Na verdade, muitas vezes se refere a documentos de arquivo do império persa, 

escritos em aramaico, uma língua que o imperador nem sequer entende (ele tem 

que traduzi-los), mas é razoável pensar que se trata de reconstruções muito 

posteriores, ou pelo menos que foram manipulados para fazer os bandidos 

parecerem piores e os mocinhos parecerem melhores. Os documentos acima 

são pelo menos seis: 



60 
 

o Édito de Ciro permitindo que os judeus retornassem a Jerusalém e 

empreendessem a reconstrução do Templo (1, 2-4); 

a carta do governador do Trans-Eufrates, Reum e do secretário Samsai a 

Artaxerxes pedindo-lhes que parassem com o trabalho de reconstrução do 

Templo (4, 9-16) 

a resposta do rei (4, 17-22) 

a carta do governador Tatanai ao rei Dario, com as mesmas intenções de 

Recum (5, 7-17) 

o memorial de Ciro encontrado em Ecbátana e o aviso de Dario à Tatenai (6, 3-

12) 

a carta entregue por Artaxerxes a Esdras (7, 12-26) 

 

SESBAZAR E ZOROBABEL 

A identidade dos dois primeiros governadores persas da Palestina também é 

controversa. Sesbazar significa "adorador do fogo", e por isso é provavelmente 

apenas o nome dado pelos babilônios a este "príncipe de Judá", representante 

da linhagem davídica, em imitação de Beltessazar, Mesaque, Sidraque e 

Abednego, os nomes dados por Nabucodonosor para os judeus Daniel, Misael, 

Ananias e Azarias segundo Dan 1, 7.  

Segundo alguns exegetas o verdadeiro nome hebraico de Sesbazar seria 

Seneazar, citado em 1 Crônicas 3, 18 nas listas geracionais de Salomão como 

o quarto filho de Jeconias (Jeoaquim), o penúltimo rei de Judas.  

O exílio na verdade não durou os 70 anos previstos por Jeremias, mas menos 

de 50, de 587 a 538 a.C. (porém, chegamos a 70 ao chegar à data da 

reconsagração do Templo); Dada a pouca idade de Jeoaquim quando foi 

deportado, é possível que Sesbassar fosse o mesmo Seneazar mencionado pelo 

Cronista. 

Sasabassar, no entanto, logo sai de cena, substituído por Zorobabel já em 2,2. 

E assim, outros pensaram que Sasabassar era na realidade o nome babilônico 

de Zorobabel, que de acordo com Mt 1:12 era filho de Sealtiel, irmão de 

Seneazar e filho de Jeoiaquim. No entanto, é cada vez mais fácil acreditar que 

os dois são figuras distintas, ligadas em qualquer caso à linhagem real davídica: 

talvez, quando Sesbazar morreu pouco depois do retorno, o título de chefe da 

casa de Davi tenha passado para seu sobrinho Zorobabel, que liderou uma 

segunda grande onda de repatriados. A lista no capítulo 2 do livro de Esdras se 

refere a esta segunda parcela, que provavelmente representa os resultados de 

um censo solicitado pelas autoridades persas e realizado quando o povo já havia 

retornado para se estabelecer na Palestina. Por exemplo, a população judaica 



61 
 

de Belém (da qual, como sabemos, teria se originado a linhagem de José, o 

carpinteiro) contava com 123 habitantes. 

Zorobabel é também mencionado pelos profetas Ageu (2, 21-23) e Zacarias (4, 

6-10) como o novo líder enviado por Deus ao seu povo, um novo Moisés e 

precursor do Messias, do qual segundo São Mateus ele também é o ancestral. 

 

OS REIS PERSAS 

Em Esdras 4, 5-7, quatro governantes persas são brevemente mencionados, 

abrangendo um período de mais de um século: Ciro, o Grande (559-529 a.C.), 

fundador do império; Dario I (522-486 a.C.), que a organizou em Satrapias 

(províncias com governadores) ; Xerxes (486-465 a.C.), que também aparece 

no Livro de Ester, aquele que sofreu a pesada derrota em Salamina nas mãos 

dos gregos; e finalmente Artaxerxes I Longimanus (465-424 a.C.), sob cujo 

reinado o sacerdote Esdras e o governador Neemias provavelmente operaram. 

Outros identificam Artaxerxes de Esdras 7, 1 com Artaxerxes II Mnemon (404-

358 a.C.), mas essa cronologia parece ser decididamente tardia demais. 

ALÉM DO RIO 

Este termo, que aparece diversas vezes no livro de Esdras, indica o nome de 

uma satrapia persa, especificamente a quinta, segundo a lista de Heródoto. 

Incluía a Síria, a Fenícia, a Palestina e a ilha de Chipre; portanto, todos os 

territórios além do Rio Eufrates.  

Não é a primeira vez que essa expressão aparece na Bíblia. De acordo com 

Gênesis 11, 16-17, um dos ancestrais de Abraão foi chamado Éber, um nome 

que é evidentemente o epônimo de todo o povo judeu. Mas "Eber" significa 

precisamente "além": para os povos mesopotâmicos (e a Torá foi codificada 

precisamente durante o exílio babilônico), os cananeus e os judeus eram aqueles 

que viviam além do rio Eufrates. 
 

O DISCURSO EM PRIMEIRA PESSOA 

Um dos aspectos mais estranhos do livro de Esdras é a mudança repentina para 

a narração em primeira pessoa de 7,27 para 9,15, enquanto todas as partes 

anteriores e subsequentes são narradas na terceira pessoa. 

Isso levou os exegetas a pensar que o livro de Esdras não é uma obra unitária, 

mas que teve uma gênese particularmente complexa, absorvendo textos já 

existentes.  

Parte do livro de Neemias também é escrita na primeira pessoa; Isso levou à 

crença de que uma coleção de escritos autobiográficos de Esdras e Neemias, 

talvez apócrifos e talvez baseados em tradições transmitidas de pai para filho, 

estavam circulando entre os judeus pós-exílicos.  



62 
 

A narrativa da viagem de Esdras da Babilônia a Jerusalém tem o sabor de algo 

"visto", e não de uma narrativa construída a priori. Compare-se este relato com 

o da viagem de Tobias, o Jovem, de Nínive a Ecbátana: ali os nomes de cidades 

muito conhecidas são empilhados sem qualquer precisão, ignorando as 

distâncias reais entre elas e até mesmo se estavam na planície ou em as 

montanhas, enquanto aqui são anotados com grande cuidado os lugares, 

distâncias e intervalos de tempo, como se quisessem ter certeza de passar cada 

detalhe para a posteridade. 

Considerando, por exemplo, o lugar onde os judeus se reuniram no início da sua 

viagem de regresso sob a orientação de Esdras, “o rio que corre para Aava” (8, 

15), este nome é uma garantia absoluta de historicidade, porque está 

absolutamente presente hoje. desconhecido: era provavelmente um dos 

numerosos canais que derivavam água do Eufrates para irrigar os campos 

circundantes, bem conhecido na época, mas hoje não apenas esquecido: talvez 

nem existindo mais.  

Se, porém, a história fosse apócrifa e inventada do zero, além de prosseguir na 

terceira pessoa, citaria algum lugar famoso, mas improvável, como o "canal de 

Kebar", bem conhecido pela tradição judaica, porque Ezequiel teve seu famoso 

e majestoso visões ali (Ez 1, 3; 3, 15; 3, 23; 10, 22). 

SIGNIFICADO 

Os casamentos mistos já haviam sido proibidos pelo Livro do Deuteronômio (7, 

1-4), justamente para impedir a infiltração idólatra entre o povo de Deus; mas, 

depois do regresso do exílio, durante o qual o povo se viu obrigado a viver com 

outros pagãos e parecia natural misturar-se com eles, este problema tornou-se 

o mais candente para os judeus e para os sacerdotes, guardiões da Lei de Sinai. 

O livro de Esdras provavelmente foi composto inteiramente em torno desse 

núcleo central, para afirmar a importância da decisão tomada por Esdras em 

acordo com os líderes de todo o povo. 

Certamente, hoje, a reforma radical de Esdras, que expulsou todas as mulheres 

estrangeiras de Israel para recriar uma "linhagem sagrada" pura e 

incontaminada, não pode nos parecer outra coisa senão uma manifestação de 

fundamentalismo. A única maneira de entender isso é levar em conta a 

necessidade sentida pelos judeus de preservar sua identidade nacional, que 

obviamente coincidia com sua identidade religiosa, em um dos momentos mais 

difíceis de sua história, quando já haviam perdido sua independência política, e 

recuperá-lo parecia impossível. 

Essa escolha tem o efeito de restaurar o monoteísmo absoluto de JHWH, mas 

também de isolar Israel em uma espécie de povoado, governado apenas pela 

Torá e por um sacerdote, Esdras, intérprete do povo, da Lei Mosaica. Isso 

impedirá que Israel se misture com os povos vizinhos e permitirá que preserve 

sua identidade como povo até hoje. Se todos os povos antigos desapareceram 



63 
 

(egípcios, assírios, babilônios e até mesmo romanos), enquanto apenas Israel 

sobreviveu, isso certamente também se deve a Esdras e ao que hoje nos parece 

seu fundamentalismo religioso. 

 

O LIVRO DE NEEMIAS 

O Livro de Neemias, como já mencionamos, fala do retorno do exílio babilônico 

e da reconstrução dos muros de Jerusalém. Em estreita relação com o Livro de 

Esdras, o texto destaca o papel central de Neemias, um judeu de posição que 

se torna governador de Jerusalém e lidera o povo na restauração não apenas 

das muralhas físicas da cidade, mas também da vida espiritual e social de Israel. 

O livro é um testemunho da fidelidade de Deus e da determinação humana de 

permanecer fiel à Sua lei.  

CONTEXTO HISTÓRICO E AUTOR  

O Livro de Neemias se passa no período pós-exílico, durante o domínio persa. 

Neemias era copeiro do rei Artaxerxes I da Pérsia, uma posição de confiança 

que lhe permitiu obter permissão para retornar à Judéia para reconstruir os 

muros de Jerusalém. 

O livro se encaixa na narrativa da restauração que começou com Esdras, dando 

ênfase especial à reforma espiritual e à proteção física do povo. 

Acredita-se que o livro tenha sido escrito ou compilado pelo próprio Neemias ou 

por um editor posterior que complementou seus escritos pessoais (como suas 

notas e diários) com outras fontes históricas. 

ESTRUTURA E CONTEÚDO 

O Livro de Neemias é dividido em duas partes principais: 

1. A reconstrução dos muros de Jerusalém (capítulos 1-7) 

O Chamado de Neemias: O livro começa com a oração de Neemias, que 

intercede por seu povo depois de ouvir a notícia do estado de abandono de 

Jerusalém. 

O retorno e a autorização real: Neemias obtém permissão do rei Artaxerxes para 

retornar a Jerusalém, levando cartas com ele para obter recursos e proteção. 

Reconstrução sob oposição: Apesar da resistência de inimigos externos, como 

Sambalate e Tobias, Neemias lidera o povo na conclusão das muralhas em 

apenas 52 dias, um feito extraordinário que demonstra a orientação divina. 

2. Reforma espiritual e social (capítulos 8-13) 

Lendo a Lei: Esdras, contemporâneo de Neemias, lê publicamente a Torá para 

o povo, levando a uma renovada consciência espiritual e à confissão coletiva dos 

pecados. 



64 
 

Reformas sociais: Neemias lida com questões sociais, como usura e maus-tratos 

aos pobres, restaurando a justiça entre o povo. 

Consagração e renovação da aliança: Depois que as paredes são reconstruídas, 

o povo renova sua aliança com Deus, comprometendo-se a seguir a lei mosaica 

e manter a santidade do templo e do sábado. 

Reformas Finais: Neemias retorna a Jerusalém após um período de ausência e 

enfrenta outros problemas, como casamentos mistos e profanação do templo. 

TÓPICOS PRINCIPAIS 

Fidelidade a Deus: Neemias enfatiza a importância de uma vida espiritual 

ancorada na lei divina, mostrando como o retorno à Palavra de Deus traz 

renovação e bênção. 

Liderança e serviço: Neemias é um modelo de liderança útil, caracterizado pela 

oração, planejamento e coragem diante da oposição. 

Unidade e colaboração: A reconstrução dos muros é um exemplo de como o 

povo de Deus pode alcançar grandes resultados trabalhando juntos. 

Restauração e reforma: Além da reconstrução física das muralhas, o livro 

destaca a necessidade de uma reconstrução espiritual do povo. 

 

MENSAGENS-CHAVE 

O poder da oração: Neemias é um homem de oração, buscando 

constantemente a orientação e o favor de Deus em cada passo. 

Deus é fiel às suas promessas: A restauração de Jerusalém mostra que Deus 

não abandona seu povo e realiza seu plano. 

A obediência traz bênçãos: O retorno à lei e a santificação da comunidade são 

sinais de uma vida abençoada por Deus. 

IMPORTÂNCIA TEOLÓGICA 

O Livro de Neemias enfatiza a ligação entre renovação espiritual e progresso 

social e político. Mostra que a verdadeira restauração não é apenas física, mas 

também moral e religiosa, exigindo o compromisso conjunto do povo e de seus 

líderes. É um testemunho da providência divina e da importância de permanecer 

fiel à missão confiada por Deus. 

 

 

OS LIVROS DE TOBIAS, DE JUDITE E DE ESTER 

Os livros de Tobias, Judite e Ester aparecem após dos livros de Esdras e 

Neemias e em outros aparecem após os livros sapienciais.  



65 
 

Embora estejam entre os livros históricos do Antigo Testamento, não têm nada 

a ver com a história como a entendemos hoje, isto é, como historiografia. Mas, 

são livros escritos no contexto histórico imediatamente posterior ao exílio (587-

538) babilônico e assírico e até à época de Macabeus, época da perseguição ao 

povo judeu, por isso, a intenção do hagiógrafo é animar o povo judaico para ser 

íntegro e fiel na observância da Lei apresentando personagens, modelos em 

forma de conto popular, uma "história com final feliz" cujo propósito é exaltar a 

conduta boa e respeitosa destas personagens  para com os outros e a Lei. E por 

isso pertence a um gênero literário próprio, chamado: o midraxe ou a hagadá, 

que falamos nas primeiras aulas da introdução da Bíblia.   

 

O LIVRO DE TOBIAS 
 

O livro de Tobias chegou até nós apenas na versão grega e, portanto, não é 

considerado inspirado nem pelos judeus nem pelos reformados, mas está 

incluído no cânon católico. 

Como falamos anteriormente, o principal objetivo do autor é exaltar a fidelidade 

à Lei de um judeu da diáspora, forçado a viver entre povos pagãos que o 

ridicularizam e o insultam, porém, Deus cuida e toma conta dele apesar das 

dificuldades e perseguições cotidianas, através de intervenções sobrenaturais e 

misteriosas. 

O próprio protagonista do livro começa na primeira pessoa: 

“Eu, Tobi, passei os dias da minha vida seguindo os caminhos da verdade e da 

justiça. Dei generosamente a esmola aos meus irmãos e aos meus compatriotas 

que foram levados cativos comigo para Nínive, na terra da Assíria” 1,3.  
 

AMBIENTE E CRONOLOGIA Não há unanimidade acerca da data de 

composição do livro. Para uns, teria sido escrito provavelmente entre os anos 

200 e 180 a.C. e para outros numa data muito posterior. Como quer que seja, 

todo o texto deixa perceber um ambiente ligado à diáspora, em torno à época do 

exílio persa. Contudo, e independentemente das considerações cronológicas, é 

um texto com uma intencionalidade didática e edificante evidente, visível não só 

a partir da sua forma narrativa, em jeito de saga, mas também a partir da 

constatação do pouco cuidado que o autor colocou nas referências cronológicas, 

históricas e geográficas, que resultam, na sua maioria, incoerentes. 

 

ESTRUTURA GERAL 

I. História de Tobite: 1,1-3,6; 

II. História de Sara: 3,7-4,21; 



66 
 

III. Preparação da viagem: 5,1-23; 

IV. Viagem à Média: 6,1-19; 

V. Casamento de Tobias e Sara: 7,1-14,15 

 

CONTEÚDO O esquema geral da obra é a sequência da sua história:  

Origens de Tobite e a sua piedade (cap. 1).  

Tobite no cativeiro (2,1-9).  

A sua resignação nas provas (2,10-3,6).  

Sara, no meio da sua aflição, ora ao Senhor (3,7-17).  

Discurso de Tobite a seu filho (cap. 4).  

O filho de Tobite empreende a viagem, acompanhado por um anjo (5,1-6,9). 

Bodas do filho de Tobite com Sara (6,10-8,9).  

Gabael assiste às bodas (cap. 9).  

Regresso de Tobias para junto de seus pais (10-11).  

Revelação do anjo (cap. 12).  

Cântico de Tobite (cap. 13).  

Mortes de Tobite e de Tobias (cap. 14). 

 

No primeiro (capítulos 1-3) Um judeu exemplar mas infeliz! Aqui temos a 

introdução geral e o pano de fundo da história, em que Tobias, o pai, fala na 

primeira pessoa de 1, 3 a 3, 6.  

Tobias é um israelita piedoso deportado de sua terra natal na Alta Galileia, para 

Nínive, que graças à sua piedade religiosa, mesmo em tempos de perseguição, 

fez carreira e economizou uma boa quantia e fez em forma de depósito junto 

com um seu parente, Gabael, que vivia em Rage, uma cidade na Média.  

Mas o favor divino parece virar as costas ao piedoso israelita: no momento em 

que vai enterrar o corpo de um compatriota assassinado na rua e ali abandonado 

(crime considerado muito grave pelos povos do Médio Oriente), ele fica cego 

porque o excremento quente de alguns pardais o tocou, caiu sobre os olhos 

(capítulo 2). 

 A cegueira durará quatro anos, e sua esposa Anna terá que sustentar a família 

com trabalhos forçados. Mas um dia ela não aguenta mais e desabafa: « Onde 

estão suas esmolas? Onde estão suas boas obras? Olha, você pode ver 

claramente pelo estado em que você está! » 2,14. 



67 
 

Tobias sofre muito e clama ao Senhor que o deixe morrer, pois tal provação 

parece excessiva para alguém como ele, que sempre observou a lei com 

grandes escrúpulos.  

Ao mesmo tempo, desenrola-se a triste história de Sara, a jovem filha de Raguel, 

parente de Tobias que vive em Ecbátana, capital da Média (capítulo 3). Ela já 

teve sete maridos, mas todos foram mortos pelo demônio Asmodeus na noite de 

núpcias, e as criadas a insultam. Então ela também, em desespero, eleva sua 

prece ao Altíssimo. 

As duas orações chegam aos ouvidos de JHWH ao mesmo tempo, que decide 

ouvi-las, enviando o arcanjo Rafael, o curador, em seu auxílio. E a partir daqui a 

história realmente começa a andar. 

Azaria/Raffael chega 

A parte central do texto (capítulos 4-10) é dedicada às aventuras de Tobias 

Júnior (frequentemente nas versões o filho é chamado Tobias e o pai Tobit, mas 

em essência os dois nomes são os mesmos).  

Ele é enviado por seu pai a Gabael para coletar seu dinheiro, para que ele possa 

dispor dele antes que seu pai morra e Gabael continue sendo o senhor de tudo. 

O capítulo 4 contém muitos conselhos sábios que o pai dá ao filho. Este é um 

gênero literário muito difundido nos tempos antigos, chamado "Ensinamento de 

Ptahhotep", são os conselhos de um oficial egípcio da V dinastia a seu filho sobre 

como progredir em sua carreira e, remonta a até o terceiro milênio a.C.! Essas 

passagens se aproximam, por isso, mais aos livros sapienciais que aos livros 

históricos. 

De qualquer forma, assim que Tobias Jr. parte em sua jornada (capítulo 5), ele 

é abordado por um viajante misterioso que diz estar familiarizado com a Média 

e está disposto a acompanhá-lo. Ele se apresenta como Azarias, filho de 

Ananias: dois nomes muito significativos, pois significam respectivamente 

"YHWH ajuda" e "YHWH é benevolente".  

O jovem certamente não imagina que caráter celestial se esconde sob o disfarce 

do viajante, embora este demonstre imediatamente uma sabedoria sobre-

humana, aconselhando (capítulo 6) seu protegido a guardar o fel, o coração e o 

fígado de um peixe que ele pescou no mar grande rio Tigre, pelas virtudes 

terapêuticas que possuem. É sempre o mesmo Azarias que informa Tobias Jr. 

sobre a triste história de Sara, assim que chegam a Ecbátana. 

Ao ver a infeliz moça (capítulo 7), o jovem Tobias se apaixona por ela e pede 

que o casamento seja celebrado, já que ele é parente dela. Raguel, o pai de 

Sarah, concorda, mas de qualquer forma manda cavar uma cova para enterrar 

secretamente o corpo do infeliz homem, caso Asmodeus decida voltar à ativa, 

para que o enésimo fracasso conjugal de sua filha permaneça em segredo.  



68 
 

Durante a noite de núpcias, Tobias e Sara cantam uma canção famosa (capítulo 

8) que é frequentemente lida durante cerimônias de casamento católicas.  

Asmodeus fica à espreita, mas Azarias/Rafael está pronto com um exorcismo: 

ele queima o coração e o fígado do peixe, provavelmente seguindo um antigo 

ritual judaico para afastar o Maligno, e Asmodeus foge para sempre. Tobias 

Júnior passa a noite ileso, em meio à alegria de Sarah e Raguel, e Azarias vai 

até Rages para cobrar a quantia depositada lá por Tobias muitos anos antes 

(capítulo 9). Finalmente Tobias, Sara e Azarias retornam a Nínive (capítulo 10). 

 

Epílogo da sabedoria 

Isso nos leva à parte final do livro (capítulos 11-14). Tobias pai é curado da 

cegueira assim que seu filho aplica o fel do peixe providencial em seus olhos 

(capítulo 11). Neste ponto, o pai gostaria de dar a Azarias sua recompensa 

(capítulo 12), mas ele os leva para um canto, os entretém com outro sábio 

discurso e finalmente se revela a eles, retornando ao Céu em meio ao medo de 

nossos protagonistas.  

O capítulo 13 contém uma peça de alta poesia, o chamado Cântico de Tobias, 

um verdadeiro salmo no qual vários temas são desenvolvidos: 

- o exílio dos judeus não é um abandono de Deus, mas um castigo que visa 

a redenção, tal como a cegueira de Tobias, o velho (13, 1-6); 

- a diáspora de Israel entre os povos pode ser uma oportunidade para dar 

testemunho missionário do único Deus (13, 7-8); 

- a parte final (13, 9-18) é um grande hino a Sião, que testemunha a 

nostalgia apaixonada do judeu da diáspora pela Cidade Santa, através de 

imagens de bem-aventurança, glória e beleza representadas, como no 

Apocalipse de João, de uma profusão de pedras preciosas. 

Por fim, o capítulo 14 contém outros sábios discursos dirigidos pelo velho Tobias 

ao seu filho antes de morrer e o epílogo, que tem o tom de vingança contra a 

pérfida Nínive (14, 15): 

“Antes de morrer [Tobias, o Jovem], ouviu falar da ruína de Nínive e viu os 

prisioneiros que estavam sendo deportados para a Média por Aquiacar, rei da 

Média. Então ele abençoou a Deus pelo que Ele havia feito pelo povo de Nínive 

e da Assíria. Antes de morrer, ele pôde se alegrar com o destino de Nínive e 

bendizer ao Senhor Deus para todo o sempre. » 

ALGUNS PERSONAGENS 

O Arcanjo Rafael 

O nome Rafael significa "O Senhor cura". No livro de Tobias, o tema da 

angelologia judaica é amplamente desenvolvido, também abordado no livro de 

Daniel e em muitos apócrifos. Isto é evidência da composição muito tardia do 



69 
 

livro, porque a angelologia e a demonologia se desenvolveram principalmente 

sob influência helenística. No livro do Êxodo, de fato, diz (3, 2): 

« O anjo do Senhor apareceu a Moisés numa chama de fogo vinda de dentro de 

uma sarça. Ele olhou, e eis que a sarça ardia no fogo, mas a sarça não se 

consumia. » 

Imediatamente depois, porém (3, 4-6), o interlocutor muda completamente: 

« Quando o Senhor viu que ele se havia virado para olhar, Deus o chamou do 

meio da sarça: "Moisés, Moisés!" Ele respondeu: "Aqui estou!" Ele continuou: 

"Não se aproxime! Tire as sandálias dos pés, pois o lugar onde você está é terra 

santa!" E ele disse: "Eu sou o Deus de teu pai, o Deus de Abraão, o Deus de 

Isaque e o Deus de Jacó..." » 

Assim, o anjo ainda é indistinguível do Senhor, de quem ele aparece apenas 

como a manifestação no mundo dos homens. 

Além disso, em Gênesis 18,1-5 o Senhor aparece a Abraão no bosque de 

carvalhos de Manre na forma de três homens, mas em 18,22 dois deles vão para 

Sodoma enquanto o terceiro permanece com Abraão. Ele se dirige ao último 

como o Senhor, enquanto em 19,1 os outros dois são chamados de "os dois 

anjos". Mais uma vez, perfeita indistinguibilidade entre Deus e seus anjos, e já 

estamos no tempo da deportação babilônica. 

Quando o livro de Tobias foi composto, o quadro havia mudado radicalmente. 

Em Tobias 12,15 Rafael, que sempre se comportou como uma entidade pessoal 

com vontade própria e não como um alter ego de YHWH, diz de si mesmo: 

"Eu sou Rafael, um dos sete anjos que estão sempre prontos para entrar na 

presença da majestade do Senhor." 

O número sete é simbólico, uma indicação de plenitude absoluta, mas também 

pode se referir ao fato de que a corte persa estava organizada de forma a colocar 

sete altos funcionários ao lado do soberano: o autor provavelmente se inspirou 

nessa memória para criar esta imagem da corte celestial.  

Da Bíblia temos os nomes de Gabriel (Evangelho de Lucas), Miguel (Livro de 

Daniel, Apocalipse de João), Rafael (Livro de Tobias);  

Os apócrifos (Livros de Enoque, IV Livro de Esdras) também dão nomes aos 

outros quatro: Raguel, Remeiele, Saraquiel e Uriel.  

Quanto à palavra "anjo", ela vem do grego "mensageiro". Os demônios são 

contrastados com os anjos, vistos pelo judaísmo e depois pelo cristianismo como 

anjos caídos, inimigos de Deus e dos homens; a palavra grega "daimones" 

indicava os "gênios", seres intermediários entre deuses e homens. Somente na 

era helenística demônio se tornou sinônimo de espírito maligno; Anteriormente, 

essa palavra não tinha conotação negativa. 



70 
 

Asmodeus 

Em Tobias 3, 8 aparece um dos poucos demônios chamados pelo seu nome na 

Bíblia: Asmodeus. Seu nome deriva do persa "Aeshma Deva", que significa 

"aquele que mata", que faz perecer, "o assassino", certamente em relação ao 

fato de que ele matou todos os sete maridos da pobre Sara, mas também em 

contraste com Rafael, que como dissemos significa "Deus cura".  

Na religião da antiga Pérsia, a zoroastriana, a Aeshma Daeva indicava o 

demônio da raiva, o equivalente ao Satanás hebraico.  

"Deva" também são deuses na religião hindu (religião indiana), mas eles têm 

conotações positivas, enquanto na Pérsia eles indicavam divindades malignas.  

Sara, por quem o demônio se apaixonou e mata todos os seus rivais, se passa 

em Ecbátana, nas montanhas do Irã, a identificação parece espontânea. 

Afinal, Asmodeus era um personagem bem conhecido nas lendas judaicas. Ela 

aparece, por exemplo, no apócrifo “Testamento de Salomão”, onde, por acaso, 

é apresentada justamente como inimiga da união conjugal: 

« Meu trabalho é conspirar contra os recém-casados, para impedi-los de se 

casarem. Eu destruo a beleza das virgens e mudo seus corações, e levo os 

homens à loucura e aos desejos desonestos." 

O livro de Tobias, portanto, não faz nada além de arrombar uma porta já aberta. 

A descrição da expulsão de Asmodeu por Rafael em Tobias 6,17-18 está ligada 

precisamente a antigas práticas exorcísticas:  

No antigo Oriente acreditava-se que a fumaça nauseante era indigesta para os 

espíritos e demônios e, portanto, os fazia fugir. Note-se, porém, que este rito um 

tanto ingénuo e quase xamânico, mágica,  não bastaria por si só para salvar 

Tobias Júnior, se o próprio Rafael não interviesse para acorrentar o demónio “do 

Alto Egipto”, sinal claro da intervenção de Deus que salva seus projetos. Por que 

o Alto Egito? Antigamente, acreditava-se que os demônios viviam em regiões 

distantes e desertas; de fato, assim que Jesus se retira para o deserto da Judeia 

para rezar, é assaltado por tentações diabólicas (Mt 4,1); e em Mt 12, 43 diz 

assim:"Quando um espírito imundo sai de um homem, anda por lugares áridos 

buscando repouso, mas não encontra." 

O Egito era considerado o extremo sul do mundo conhecido, assim como a 

Média ficava no extremo nordeste: como se dissesse que Rafael acorrenta o 

diabo nos antípodas, nos dois lados extremos, nos dois lugares extremos, onde 

estão Tobias e Sara, para torná-lo definitivamente inofensivo. 



71 
 

● Vale a pena notar que, nas histórias de Sherlock Holmes12, um dos 

maiores inimigos do lendário detetive se chama Asmodeus Moriarty. 

Aicar 

Aicar, mencionado várias vezes no livro de Tobias (1, 21-22; 2, 10; 11, 19; 14, 

10), é na realidade o personagem de um antigo e muito popular romance oriental, 

"A Sabedoria de Aicar13". Este texto extra bíblico conta como o protagonista, 

tendo se tornado ministro de um grande soberano, adota Nadabe, um jovem 

parente a quem ele dá muitos conselhos sábios de natureza sapiencial. Mas ele 

calunia seu benfeitor diante do rei. Entretanto, pouco antes de Aicar ser 

condenado à morte, a verdade vem à tona e o caluniador é condenado em seu 

lugar.  

Esta história é explicitamente mencionada em Tobias 14,10 e, o provérbio citado 

em Tobias 12, 7 pela boca de Rafael “É bom manter o segredo do rei escondido", 

encontram-se na "Sabedoria de Aicar". Provavelmente se refere ao fato de que, 

durante a diáspora, muitos judeus se tornaram conselheiros de governantes 

orientais (um por todos: Mordecai no livro de Ester), e o sigilo era uma das 

principais qualidades exigidas de um conselheiro. 

O Oráculo de Naum 

Uma das provas de que o Livro de Tobias é muito posterior à maioria dos outros 

livros bíblicos é a inclusão, em 14, 4, do "oráculo do profeta Naum", uma 

referência evidente aos capítulos 1-3 do livro do profeta do mesmo nome, onde 

a destruição de Nínive é profetizada.  

No estilo típico do gênero apocalíptico, que contém “revelações” sobre o futuro 

(tal é o significado da palavra Apocalipsis), como acontece por exemplo em No 

livro de Daniel, o livro de Tobias apresenta como futuros eventos que já 

ocorreram, neste caso a queda de Nínive em 612 a.C.  

O profeta Naum escreveu no século VII a.C. quando Nínive ainda estava de pé 

e a Assíria era uma grande potência. Sua descrição da ruína da capital mais 

soberba do mundo, no entanto, tem a eficácia de um cronista de guerra: « A 

rainha é levada ao exílio, suas criadas gemem como pombas, batendo no peito. 

Nínive é como um lago turbulento do qual as águas escapam. "Pare! Pare!" mas 

ninguém se vira. Saqueie a prata, saqueie o ouro, há tesouros sem fim, montes 

de objetos preciosos. Devastação, despojamento, desolação; corações 

desanimados, joelhos vacilantes,  em todos os corações há dores, em todos os 

rostos a palidez... » (Naum 2, 8-11) 

 

                                                             
12 Sherlock Holmes é uma personagem nas obras de ficção histórica de Doyle, onde ele é  um detetive 

atraído por criminologia, detalhista, com grande capacidade de observação e dedução ao seguir pistas e 
resolver mistérios abandonados pela polícia como “sem solução”.  
13 é uma história antiga que foi escrita em aramaico imperial (.V a.C). 



72 
 

HISTORICIDADE 

Os Reis da Assíria 

O contexto histórico do livro de Tobias, como revelam as primeiras linhas do 

primeiro capítulo, é o da diáspora israelita. Os eventos de Tobias pai e Tobias 

filho devem ser colocados entre os séculos VIII e VII a.C., dado que: « Nos dias 

de Salmaneser, rei da Assíria, ele foi levado cativo de Tisbe, que fica ao sul de 

Cades-Naftali, na Alta Galileia, acima de Aser, em direção ao oeste, ao norte de 

Sefet... » 

Tisbe é uma cidade no norte da Galileia, não deve ser confundida com Tisbe da 

Transjordânia, lar do profeta Elias (na verdade chamado de "o tisbita").  Não é 

por acaso que a tribo de Naftali (veja o livro de Josué) estava estabelecida no 

norte da Galileia.  

O Salmaneser mencionado aqui deve ser o quinto de seu nome, que reinou de 

727 a 722 a.C. e, depois de sitiar Tiro, voltou-se contra Oséias, rei de Israel (ver 

o Segundo Livro dos Reis);  

Seu sucessor Sargão II (722-705 a.C.) capturaria Samaria, acabando com o 

reino do norte de Israel. Como pode ser visto, Salmaneser V não conseguiu 

completar a conquista das tribos do norte; e ainda em 1, 13 o próprio Tobias, o 

Velho, afirma na primeira pessoa que ele havia se tornado o provedor do rei, 

como se este tivesse reinado por muito tempo após a conquista. 

Logo depois, Salmaneser ascendeu ao trono: Senaqueribe (705-681 a.C.), o rei 

que atacou Jerusalém, mas teve que recuar porque a praga estava devastando 

suas tropas (2 Reis 19). Talvez lembrando desse ataque fracassado, o autor 

anônimo do livro fala de uma dura repressão desencadeada pelo imperador 

contra os judeus. Senaqueribe foi logo assassinado dentro do templo de 

Nisroque por seus dois filhos,  Adram-Meleque e Sarezer, e foi sucedido por seu 

terceiro filho Assaddon (681-669 a.C.). Dante recorda assim esse episódio 

(Purgatório XII, 52-54): 

 « Ele mostrou como as crianças se atiravam 

sobre Senaqueribe dentro do templo, 

e como, quando ele morreu, o deixaram lá » 
 

Estamos mais de quarenta anos depois do cerco de Tisbe da Galileia, e Tobias, 

o pai, já era casado com Ana e já tinha tido Tobias, o filho, antes da deportação; 

e ainda assim a narração dos eventos nem sequer começou. 

Uma imagem anacrônica 

Em Tob 4, 1 é mencionada a Rages, na Média, uma cidade no atual Irã, que na 

época do apogeu assírio certamente não era uma grande potência na qual 

bancos e instituições de crédito pudessem ser localizados.  



73 
 

Em Tob 5, 6, em vez disso, fala-se de Ecbátana, a grande capital da Média, 

correspondente à atual Hamadã.  

O Império Medo, no entanto, foi fundado e levado ao seu máximo esplendor nos 

anos de 700 a 584 a.C., muito depois dos eventos narrados no livro de Tobias. 

Em vez disso, os judeus (neste caso, na pessoa de Gabael) parecem já estar 

estabelecidos há algum tempo nas principais cidades da Assíria e da Média, o 

que torna imediatamente claro que o autor é muito posterior aos fatos que ele 

relata, e descreve não a situação histórico-geográfica da época dos assírios, mas 

de sua época, quando talvez até o império persa já tivesse caído, substituído 

pelos reinos helenísticos, e os judeus tivessem feito fortuna em praticamente 

todas as cidades do Oriente Médio Leste. Caso contrário, como poderia Gabael, 

parente de Tobias, estar na Média antes mesmo de fazer carreira, se ele 

pertence à primeira onda de deportação de judeus para o leste? 

De fato, há uma referência no livro de Tobias à ruína de Nínive, que sabemos ter 

ocorrido em 612 a.C. pelo babilônico Nabopolassar e pelo medo Ciaxares, mas 

este último é chamado de Achiacar (talvez uma corrupção popular devido ao 

longo período de transmissão oral). Além disso, para viver desde a deportação 

dos israelitas até o momento da destruição de Nínive, cidade simbólica dos 

inimigos de Israel, Tobias Júnior teria realmente que atingir os 117 anos que o 

livro hiperbolicamente lhe atribui (14, 14). Talvez em sua saída de Nínive e 

mudança para Ecbátana haja uma lembrança do império dos medos e persas, 

que substituiu o assírio após a ruína da soberba capital. 

Nas montanhas ou nas planícies? 

Além disso, a imprecisão da narrativa histórica se estende à dos dados 

geográficos. Na verdade, Rages e Ecbátana ficam a pelo menos 300 km de 

distância, uma distância difícil de ser percorrida "em dois dias inteiros de viagem" 

(Tb 5,6). Como se isso não bastasse, o texto da Vulgata diz: 

« A Rages está nas montanhas e Ecbátana está na planície. » 

Esta é uma inconsistência óbvia, porque ambas as cidades estão localizadas em 

grandes altitudes: Rages a 1132 metros e Ecbatana a 2010. De fato, muitas 

versões modernas corrigem a tradução traduzindo "Ambas as cidades estão 

localizadas nas montanhas". 

Finalmente, em Tob 11, 1 é mencionada a cidade de «Caserin, em frente de 

Nínive»: um lugar absolutamente desconhecido, talvez confundido com Harã, a 

atual Urfa na Turquia, a cidade da Alta Mesopotâmia de onde Abraão iniciou sua 

jornada para Canaã. Mas Harã está localizada a 400 km de Nínive, e certamente 

não em frente a ela. 

Conclusão: assim como o quadro histórico do livro de Tobias é incerto e 

aproximado, também as indicações geográficas, que aparentemente parecem 

descrever com precisão as etapas de uma longa e aventureira viagem, são na 



74 
 

realidade apresentadas à luz do simples conhecimento popular, reminiscências 

de eventos distantes da história de Israel. Parece que o autor quer limitar-se a 

despertar a curiosidade dos leitores por terras distantes e de sabor exótico, sem 

escrúpulos de rigor histórico ou geográfico. 

 

MENSAGEM TEOLÓGICA  

Depois do Exílio, enquanto uma parte do povo judeu se reuniu à volta de 

Jerusalém, um grande número permaneceu na Babilónia e nos outros territórios 

em redor de Israel: no Egito, na Assíria e nos territórios que atualmente 

constituem a zona norte do Irão. Muito provavelmente, o livro de TOBITE nasce 

dentro deste ambiente linguístico e geográfico.  

Ao ser um texto narrativo de carácter "romanceado", a atenção do leitor é levada 

a centrar-se nas personagens, nas suas genealogias escrupulosamente 

israelitas e na forma fiel e piedosa segundo a qual orientam as suas vidas. Estas 

características, típicas dos intervenientes, são ainda postas em relevo graças ao 

recurso sistemático a comparações, quer com os outros membros do povo de 

Israel, quer com as personagens reais com as quais cada um deles se vai 

relacionando. 

Assim, o texto avança claramente em dois níveis paralelos e concêntricos de 

desenvolvimento: por um lado, o nível da fidelidade e piedade de Tobite e dos 

seus familiares diretos; por outro, a infidelidade do povo e a impiedade dos 

governantes. Todo o enredo, na sua forma simplista, está impregnado de um 

inconfundível sabor sapiencial e de referências indisfarçáveis, por exemplo, à 

História de José e à personagem de Job. 

Nesta simplicidade linear, o texto não é capaz de criar qualquer tensão 

dramática. Desde o início, o leitor tem a sensação de já saber o que vem a seguir. 

Seguindo as regras típicas deste género, o texto avança num crescendo de 

complicação com sucessivos momentos de resolução, atingindo o climax ou 

ponto de viragem quando ficam resolvidas as duas dificuldades principais ligadas 

à questão da herança: o aspecto financeiro e a descendência, que se supõe 

venha a seguir-se à conclusão feliz do casamento de Sara e Tobias. 

Apesar disto, e na sua ingenuidade, o livro de TOBITE respira um ambiente de 

fé incondicional em Deus. Para além das tribulações e dificuldades sofridas, as 

personagens centrais vivem com a certeza inabalável da presença de Deus, 

como condutor da História, e da recompensa que hão de ter pela sua fidelidade. 

O próprio nome de Tobite (abreviatura hebraica de "Tôbiyyâh", que quer dizer 

"Deus é bom", ou "o meu bem está em Deus") confirma a ação da divina 

Providência, que vela por aqueles cuja fé é inabalável e os ajuda a vencer as 

provações, acabando por lhes dar uma recompensa muito acima de toda a 

expectativa, como no caso do próprio Tobite. 



75 
 

O que podemos dizer, em conclusão, sobre um livro como o de Tobias? As 

palavras mais apropriadas para descrevê-lo parecem ser aquelas usadas por 

Martinho Lutero: 

« Se é história, é história sagrada; se é poesia, é um poema verdadeiramente 

belo, saudável e proveitoso, obra de um poeta brilhante, uma comédia fina e 

adorável » 

Note que o livro de Tobias exalta desde o início as obras dos justos que lhe 

garantem a salvação, como: 

-  enterrar os mortos para Tobias, o pai;  

- A fidelidade à Lei mesmo em meio às dificuldades e perseguições: o justo 

que obedece aos preceitos é abençoado por Deus segundo a conhecida 

“teoria da retribuição”.  

- Mas o livro de Tobias vai além, mostrando - através da história do justo 

Tobias que ficou cego - que Deus também pode testar os inocentes, mas 

nunca os abandona, sempre zela por eles e os recompensa no devido 

tempo.  

 

LIVRO DE JUDITH 

 

Este livro, cujo nome é o da sua figura principal, mostra-nos como Israel domina 

todas as dificuldades quando obedece ao Senhor. As pessoas e os lugares nele 

descritos fazem crer que o autor pretendeu dar-lhes nomes fictícios, embora não 

se saiba exatamente porquê. O significado de alguns deles quadra bem com o 

próprio conteúdo do livro. O nome da heroína, Judite, que lhe serve de título, 

simboliza "a judia", expressão frágil e desamparada do próprio Israel, sob a 

ameaça dos inimigos. O importante, contudo, é a lição que nos é dada pelo seu 

cântico: só os que temem o Senhor podem ser grandes em todas as coisas. 

PERÍODO DE COMPOSIÇÃO 

TEXTO Aquele que terá sido o texto original hebraico ou aramaico do Livro de 

JUDITE há muito que desapareceu. O testemunho escrito que chegou até nós 

era constituído por três recensões gregas, uma versão siríaca, a antiga versão 

latina e a tradução latina feita por São Jerónimo. As poucas recensões hebraicas 

que se conhecem são consideradas pouco fidedignas para nos darem a 

conhecer o texto original, uma vez que se apresentam como elaborações livres 

feitas sobre o mesmo texto. 

Segundo Orígenes e São Jerónimo, este livro não era considerado canónico 

pelos judeus da Palestina. Entretanto, foi traduzido pelo Targum, e o Talmude 

atribuiu-lhe um grau inferior de inspiração. Contudo, no séc. I d.C. o livro fazia 

parte do cânone dos judeus de Alexandria. 



76 
 

CONTEXTO HISTÓRICO Estamos, muito provavelmente, diante de um texto 

parenético e didáctico, composto a partir de um núcleo original. Com efeito, o 

texto que chegou até nós apresenta dados históricos e geográficos que põem 

muitos problemas, quer de situação, quer de identificação. Por exemplo: Embora 

narre eventos que remontam à época do rei Nabucodonosor, acredita-se que 

tenha sido escrito na era dos Macabeus, portanto, no século II a.C., durante a 

dura repressão dos governantes helenísticos da Síria. 

Nabucodonosor é posto a lutar contra um Medo, de nome Arfaxad, que não se 

sabe exatamente quem é. Diz-se, igualmente, que conquistou Ecbátana, quando 

se sabe que ele nunca conquistou esta cidade nem combateu os Medos. A 

cidade de Betúlia, o Sumo Sacerdote Joaquim e a própria Judite, excetuando a 

filha de Jacob e Lia, não aparecem referidos em nenhum outro texto do Antigo 

Testamento. 

Também aqui, como nos livros de Ester e Tobias, a definição de “livro histórico” 

é, portanto, imprecisa, pois deveríamos falar de “narrativa edificante”, como 

diremos a seguir. 

DIVISÃO E CONTEÚDO DO LIVRO 

A obra está dividida em pelo menos três partes.  

Os capítulos 1 a 7 representam o contexto e a introdução;  

nos capítulos 8 a 14 a história vem à tona e conta a história da concepção e 

implementação do plano de Judite para salvar seu povo;  

Os capítulos 15 e 16 representam o epílogo, com o triunfo de Judite e de todo 

o povo de Israel. 

DIVISÃO E CONTEÚDO O livro de JUDITE divide-se em duas partes: 

1. Antecedentes do cerco a Betúlia (1,1-6,21):  

o poder de Nabucodonosor (1);  

expedição de Holofernes (2);  

procedimento das nações gentias (3);  

os Judeus preparam-se para a guerra (4);  

discurso de Aquior a Holofernes (5);  

resposta de Holofernes (6). 

2. Vitória dos Judeus (7,1-16,25):  

a situação torna-se difícil em Betúlia (7);  

Judite diante dos chefes do povo (8);  



77 
 

a oração de Judite (9);  

a caminho do acampamento assírio (10);  

na presença de Holofernes (11);  

Judite na ceia de Holofernes (12);  

regresso triunfante à cidade (13);  

ataque contra os assírios (14);  

vitória completa dos Judeus (15);  

cântico de Judite (16,1-17);  

conclusão da história de Judite (16,18-25). 

 

A Guerra Mundial de Nabucodonosor 

O capítulo 1 descreve a guerra épica travada pelo rei Nabucodonosor contra o 

rei medo Arfaxade, que se rebelou contra sua vassalagem.  

O lendário governante do Oriente pede ajuda aos povos da Anatólia, Síria, 

Palestina e Egito, mas ninguém responde ao seu convite: “eles não o seguiram 

na guerra, porque não tinham medo dele, que em “aos olhos deles ele era como 

qualquer outro homem” (1,11). 

Nabucodonosor fica inflamado de indignação e, tendo acertado contas com 

Arfaxade, decide punir o povo que o rejeitou, ignorando seu poder.  

No décimo oitavo ano de seu reinado, que coincide com 587 a.C., o mesmo ano 

da destruição de Jerusalém, o senhor convoca o conselho da coroa e até planeja 

uma espécie de "guerra mundial", com o objetivo de exterminar todos os povos 

rebeldes.  

No capítulo 2, 1-20: A tarefa de executar esse massacre de proporções 

planetárias é confiada ao General Holofernes. Nabucodonosor se dirige a ele 

com um tom ameaçador e deliberadamente maligno, para representar 

vividamente a arrogância do poder real que se acredita invencível e superior a 

tudo e a todos, incluindo os deuses. O poder do exército assírio é expresso em 

2, 15-16 com números absolutamente hiperbólicos, nos quais o simbolismo do 

número 12 tem um peso determinante (120.000 homens, 12.000 arqueiros a 

cavalo...)14. 

                                                             
14 Como também acontece no Apocalipse de João, quando combinado com múltiplos de dez, esse 

número se torna sinônimo de uma quantidade transbordante e incalculável. 



78 
 

A expressão “preparai terra e água” (2, 7) é talvez retirada dos historiadores 

gregos Heródoto e Políbio, para indicar a passagem e a parada do conquistador 

na terra conquistada. 
 

O Cerco de Betúlia 

Posteriormente (capítulos 2, 21-28 e capítulo 3) são descritas as campanhas 

vitoriosas do general Holofernes, que coloca praticamente o mundo inteiro de 

joelhos, forçando-o a reconhecer a supremacia de Nabucodonosor.  

No capítulo 4 vemos como o terror da violência e da pilhagem dos soldados 

assírios também afeta a Judeia; o sumo sacerdote Joaquim, que também 

aparece no livro de Neemias, convoca os habitantes da fortaleza de Betúlia a 

resistir, para que bloqueiem o caminho do exército de Holofernes e o impeçam 

de chegar e devastar Jerusalém, enquanto todo o Israel faz penitência pelos 

próprios pecados (é a usual "teoria da retribuição": se infortúnios acontecem, é 

um castigo do Céu pelos nossos pecados). 

Enquanto isso, Holofernes fica surpreso que os judeus queiram resistir a ele 

bloqueando as passagens nas montanhas, enquanto todos os outros povos 

baixam a cabeça em terror diante de seu avanço vitorioso, e ele obtém 

informações sobre eles de Aquior, rei dos amonitas. Esses eram inimigos 

tradicionais de Israel, mas Aquior canta louvores ao Povo da Aliança, narrando 

a Holofernes toda a sua história sagrada desde a época de Abraão (capítulo 5). 

Aquior até aconselha o general a passar sem perturbar os judeus, se não quiser 

incorrer no castigo do seu Deus.  

A reação de Holofernes (capítulo 6) é muito dura: ele proclama que ninguém é 

deus exceto Nabucodonosor, que nenhum outro deus será capaz de salvar os 

judeus de sua punição, e que ele pretende exterminá-los a todos, até o último 

homem. Quanto ao pobre Aquior, ele é amarrado em frente a Betúlia para 

testemunhar a ruína da cidade que ele esperava salvar. Aquior, no entanto, é 

salvo pelos defensores de Betúlia que, depois de ouvir o que ele fez por eles, 

agradecem a Deus e o acolhem em seu povo. 

Mas as coisas parecem estar indo muito mal para Betúlia: no capítulo 7, 

Holofernes decide matá-la de fome; o cerco durará 34 dias, e os habitantes 

desesperados pedem a Uzia, o líder da comunidade, que se renda a Holofernes. 

Uzias, porém, os exorta a resistir pelo menos mais cinco dias, porque "não é 

possível que Deus nos abandone até o fim". 

O plano de Judith 

Neste ponto, a estrela brilhante de Judith surge. No início do capítulo 8  ela é 

apresentada com uma  genealogia mais longa contida na Bíblia, na qual são 

encontrados alguns nomes já conhecidos de outros livros bíblicos.  



79 
 

A autora pinta um retrato exemplar de Judite, a jovem viúva de um proprietário 

de terras que morreu repentinamente de insolação, que combina riqueza 

material e sensual e uma fé inabalável no Deus de seus pais.  

Parece que a Judite descrita aqui é quase a tipificação da mulher judia ideal. Ela 

imediatamente revela uma natureza viril, convocando os líderes da comunidade 

para sua casa e pedindo que resistam. Seu discurso é construído com grande 

sabedoria retórica, porque na verdade é dirigido a todos os leitores do livro, que 

provavelmente estavam tentados a ceder à helenização desejada pelos 

selêucidas. A mulher acusa os líderes em particular de terem querido "tentar o 

Senhor" ao prometer resistir por apenas mais cinco dias, tentando forçar Sua 

mão a acelerar Sua intervenção na história.  

Em vez disso, Judite lembra que todos os grandes homens de Israel foram 

tentados por provações e propõe tomar medidas para reverter o destino do 

cerco. Uzias responde que a situação deles é desesperadora e pede que ela ore 

para que Deus pelo menos envie chuva para encher as cisternas e saciar a sede 

deles. E é assim que a heroína responde (8, 32-34): 

« Ouça, eu quero realizar um empreendimento que será passado de geração em 

geração para os filhos do nosso povo. Você ficará de guarda no portão da cidade 

esta noite, e eu sairei com minha serva. Depois desses dias, quando você tiver 

decidido entregar a cidade aos nossos inimigos, o Senhor, por minha mão, 

proverá o sustento de Israel. Mas não pergunte sobre meu plano: não lhe 

contarei nada até que o que quero fazer seja realizado. » 

O capítulo 9 contém uma intensa oração a Deus: como outros personagens 

bíblicos, como Ester e Tobias Júnior, antes de empreender a empreitada ela 

invoca sobre si a proteção do Altíssimo, para que Ele lhe conceda uma vitória 

que cubra de glória il Suo Santo Nome.  

No capítulo 10, porém, ela toma uma atitude: tira as roupas de viúva, lava-se, 

cobre-se de unguentos, maquia-se, veste as roupas mais bonitas que tem e 

depois sai da cidade com sua criada e se apresenta ao acampamento Assírio, 

pedindo para ser admitido na presença de Holofernes.  

Os sentinelas são conquistados pelo charme da mulher e cedem ao seu pedido. 

Assim, no capítulo 11 a vemos diante do terrível Holofernes: o discurso que ela 

lhe dirige é uma obra-prima da diplomacia, porque aparentemente a Judeia 

parece exaltar Nabucodonosor, mas na realidade ela está pensando no 

verdadeiro Senhor da história; e o grande empreendimento que Deus a enviou 

para realizar certamente não é aquele que Holofernes imagina.  

O vaidoso Holofernes é subjugado pelas palavras do que parece ser apenas uma 

pequena mulher indefesa, e prepara para ela um grande banquete, descrito no 

capítulo 12.  



80 
 

Imediatamente depois, e estamos agora no coração da história, no capítulo 13, 

Holofernes se ilude achando que pode desfrutar das graças da esplêndida judia 

e se retira para sua tenda, entorpecido pelo grande vinho que bebeu. Mas Judite 

de repente agarra a cimitarra que Holofernes segura na cabeceira da cama, 

murmura uma prece e com um único golpe separa a cabeça do tronco. Uma 

cena macabra narrada com forte realismo e retratada muitas vezes pelos 

grandes artistas de todos os tempos. 

Epílogo 

Dessa forma, Judite se tornou uma segunda Jael (a judia que no livro dos Juízes 

esmagou a cabeça do general inimigo Sísera) e um segundo Davi, pois até o 

famoso rei de Belém cortou a cabeça de Golias do seu tronco com sua própria 

espada ( veja o Primeiro Livro dos Reis). 

Nesse ponto, ela não tem escolha a não ser esconder a cabeça do orgulhoso 

general na bolsa de comida de sua serva, deixar o acampamento assírio sob o 

pretexto da oração ritual e retornar para Betúlia.  

Todo o povo fica maravilhado com o incrível feito realizado e se prostra no chão 

para agradecer a Deus e cobrir a heroína de bênçãos.  

No capítulo 14, a cabeça de Holofernes é exibida nas muralhas de Betúlia 

(embora tal gesto tenha sido abertamente condenado), e os assírios descobrem 

a morte de seu general;  

O capítulo 15 abre com o exército fugindo apressadamente, perseguido pelos 

israelitas: quase parece que o punhado de defensores de Betúlia poderia 

sobrepujar o exército gigantesco posto em movimento por Nabucodonosor no 

capítulo 2.  

No capítulo 16, o cântico de vitória que ela elevou ao céu. Esta é uma das muitas 

composições poéticas evocativas encontradas na Bíblia, mesmo fora dos livros 

da Sabedoria. Vale lembrar que, antes de Judite, eles também haviam erguido 

hinos de triunfo a Deus: 

Miriã, irmã de Moisés, após a travessia do Mar Vermelho (Êxodo 15); 

Débora, a profetisa, após a vitória sobre Sísera (Juízes 5) 

Ana, mãe de Samuel (1 Samuel 2) 

Depois dela, seu exemplo será seguido no NT  por: 

Maria, a mãe de Jesus, depois da saudação de Isabel (Magnificat: Lucas 1, 46-

55); 

Zacarias, pai de João Batista (Lucas 1, 68-79); 

Simeão, depois de ter conseguido segurar o pequeno Jesus nos braços (Lucas 

2, 29-32) 



81 
 

É, portanto, um gênero literário muito difundido, mas sempre cheio de encanto. 

Este texto poético evoca alguns salmos, certamente não desconhecidos de 

quem compôs o livro, e insiste na antítese entre o Forte e o Fraco, 

completamente anulada pela obra prodigiosa do Senhor.  

Refere-se também (16, 17) ao Dia do Juízo, demonstrando que se trata de um 

texto tardio, contemporâneo do livro de Daniel: o gênero do Apocalipse já havia 

entrado em seu pleno florescimento. 

Assim como o livro de Ester e o livro de Tobias, o livro de Judite também termina 

com um final feliz previsível. A heroína vive até os cento e cinco anos, assim 

como Tobias Júnior chegou aos 117, segundo o conhecido raciocínio segundo o 

qual a vida longa é um sinal seguro da bênção de JHWH. Mas o verdadeiro “final 

feliz” é representado pelo encerramento do livro (16, 25): 

« Não houve ninguém que inspirasse medo entre os israelitas enquanto Judite 

viveu e por muito tempo depois de sua morte. » 

HISTORICIDADE 

Um "minestrone" histórico 

Se para outros supostos livros "históricos" da Bíblia dissemos que sua 

historicidade é bastante duvidosa, neste caso ela é completamente 

inconsistente. Basta ler o começo do livro: 

« No décimo segundo ano do reinado de Nabucodonosor, que reinou sobre os 

assírios na grande cidade de Nínive, Arfaxade reinou sobre os medos em 

Ecbátana... » 

Na verdade, sabemos muito bem que Nabucodonosor II ("que o deus Nabu 

proteja meu herdeiro"), que reinou de 605 a 562 a.C., não foi rei dos assírios, 

mas sim dos caldeus (para ser mais preciso, seu império é chamado de Império 

Neobabilônico), e sua capital não era Nínive, já destruída por seu pai 

Nabupolassar em 612 a.C., mas Babilônia.  

Evidentemente, o autor do livro de Judite, que certamente não tem preocupações 

históricas, sabia em geral que os assírios haviam atacado repetidamente os 

reinos de Judá e Israel (a ponto de destruir este último), que Nínive era a sede 

de uma grande dinastia pagã, e que, Nabucodonosor havia destruído o templo 

em Jerusalém; e agora, querendo construir uma narrativa exemplar que exalte a 

força de alma dos judeus e a proteção divina de que gozam, limita-se a unificar 

todos esses dados num único personagem. 

Arfaxad 

Quanto a Arfaxad, um rei dos medos com este nome é desconhecido na história, 

enquanto um patriarca bíblico, filho de Sem e ancestral de Abraão, tinha este 

nome (Gn 10,22); nada a ver, portanto, com os medos indo-europeus. Ele deve 



82 
 

ser um dos muitos pretendentes eliminados por Ciro, o Grande, no início de seu 

reinado. 

O Hidaspes e o Elam 

O expediente utilizado pelo autor anônimo para justificar a expedição do suposto 

Nabucodonosor contra a Judéia é o de uma guerra travada por ele contra 

Arfaxade, para vencê-la ele envia mensageiros a todos os povos conhecidos 

para que o apoiem com suas tropas; Como as nações do Ocidente (ou seja, 

aquelas ao longo da costa do Mediterrâneo Oriental) se recusam a se juntar à 

coalizão, depois de se livrar de Arfaxade, Nabucodonosor tem o pretexto para 

sua expedição punitiva. Entre os povos que se aliaram aos medos estão listados: 

«Mas todos os habitantes da região montanhosa, e os da região do Eufrates, do 

Tigre e do Hidaspes, e os habitantes da planície de Arioque, rei dos elamitas, se 

reuniram em torno dele. » 

O Hidaspes é um rio conhecido pelos antigos, sendo um dos cinco tributários do 

Rio Indo que abastecem a região da Índia conhecida pelos gregos como 

Pentapotâmia ("cinco rios"), e por nós como Penjab ("cinco").: observe a 

semelhança com a raiz grega "penta").  

Se assim for, o anacronismo parece evidente, porque essa região foi subjugada 

aos persas (e não aos medos) apenas por Dario I (521-485 a.C.), e depois 

tornou-se famosa no Ocidente após as façanhas de Alexandre, o Grande, que 

em 326 a.C. ali ele derrotou Porus, um dos rajás daquela região. Isto é uma 

confirmação de que o autor bíblico, quando escreveu o livro de Judite, tinha em 

mente um cenário histórico e político completamente diferente daquele da época 

de Nabucodonosor. 

Quanto a Elão, é a região sudoeste da Pérsia, a leste do Tigre, sede de um reino 

florescente no 2º milênio a.C., que mais tarde caiu em poder dos assírios e 

depois dos persas; Foi nessa região que Susa estava localizada. Mas o nome 

de Arioque, seu rei mencionado em 1, 6, é completamente desconhecido na 

história; na Bíblia ele aparece apenas em Gênesis 14, 1, mas como rei de Elasar 

(provavelmente a cidade suméria de Larsa) e não de Elão. 

Observe que em Judite 1,7-12 todos os povos que ignoraram a ordem de 

Nabucodonosor são listados, e a lista termina com as palavras "até as fronteiras 

dos dois mares". Já  Sargão da Acádia (2400 a.C.) afirmava reinar “de mar a 

mar”: esses dois mares só podem ser o mar oriental, ou seja, o Golfo Pérsico, e 

o mar ocidental, ou seja, o Mar Mediterrâneo. Aqui estamos falando de países 

ocidentais, mas não podemos esquecer que o Mar Vermelho era considerado 

um desdobramento do Mar Oriental, pois de fato o é, por estar em comunicação 

com o Oceano Índico. 

 



83 
 

Holofernes 

O nome do suposto comandante do exército de Nabucodonosor não é assírio, 

mas persa, como outros similares atestados por fontes gregas (Artafernes, 

Tissafernes, etc.). Fora da Bíblia, os historiadores gregos falam que, "Orofernes", 

é entre os generais que lideraram a campanha do rei persa Artaxerxes III.   

Betúlia 

A cidade de Judite, sitiada com ferocidade por Holofernes, é quase certo que 

seja um lugar fictício, como demonstra seu nome, que significa "casa de JHWH". 

Alguns apontam a assonância entre esse nome e a palavra hebraica que 

significa "virgem", uma designação metafórica frequente do Povo Eleito. Embora 

o livro de Judite (4, 6) tente localizar a lendária fortaleza precisamente nas 

montanhas que cercam o vale fértil de Jezreel, uma posição estratégica de onde 

as estradas para Jerusalém eram controladas, Betúlia é provavelmente uma 

figura de toda a Terra de Israel, assim como Judite, é quase certamente uma 

figura de todo o povo judeu, já que seu nome significa simplesmente "Judeia". 

Joaquim 

Outra confirmação do fato de que o contexto histórico do livro é helenístico e 

certamente não assírio-babilônico vem do capítulo 4,6, onde o Sumo Sacerdote 

de Israel é dito ser Joaquim, um personagem que aparece no livro de Neemias ( 

12 ,12); pouco antes do resto foi dito (4, 3): 

« Além disso, eles tinham retornado recentemente do cativeiro, e todo o povo 

tinha se reunido recentemente na Judeia; os móveis sagrados, o altar e o templo 

foram consagrados após a profanação » 

De fato, como dito acima, Nabucodonosor destruiu Jerusalém no décimo oitavo 

ano de seu reinado, mas morreu em 562 a.C., enquanto os judeus retornaram à 

sua terra natal após o decreto de Ciro de 538 a.C., e o Templo foi rededicado 

por volta de 515 a.C. Aqui o Templo nem sequer teria sido destruído ainda... 

Mas isso não é suficiente. Israel é desdenhosamente definido por Holofernes 

como "uma raça que vem do Egito" (6, 5). Uma referência ao Êxodo? Não, mas 

sim uma polêmica provocação do oriental Holofernes contra o Egito que, na 

época em que o autor escreve, era governado pelos Ptolomeus, ferozes inimigos 

dos selêucidas da Síria que tentavam helenizar a Palestina! 

 

SIGNIFICADO TEOLOGICO 

Quando Holofernes e os assírios sitiaram Betúlia, esgotou-se a água na cidade, 

e os seus habitantes estavam na iminência de perecer. Foi então que uma viúva, 

chamada Judite, traçou e pôs em prática um plano, que levou os sitiantes à 

debandada e deu a vitória final aos israelitas. E proclama-se a providência de 

Deus para com o seu povo, 



84 
 

O Livro de Judite é uma obra do judaísmo tardio, de um povo perseguido pelos 

governantes helenísticos da Síria, mas certamente orgulhoso de sua liberdade, 

independência e identidade nacional. Para fortalecer a fé dos seus irmãos numa 

época de feroz perseguição (até a circuncisão dos filhos era considerada um 

crime), o autor do livro de Judite propõe-lhes uma figura exemplar de mulher 

guerreira que, apesar da fraqueza habitualmente associada à feminilidade, 

consegue derrotar o exército mais poderoso do mundo e o general mais 

habilidoso e astuto que existe. 

Judite quer, portanto, ser uma figura de todos os judeus, que, com a poderosa 

ajuda do seu Deus, podem reverter qualquer situação desfavorável e vencer 

qualquer batalha, como de fato aconteceu na época dos Macabeus. 

A conduta de Judite, no entanto, não deve ser julgada à luz dos cânones 

modernos ou cristãos, mas à luz do momento muito difícil vivido pelo Povo Eleito 

na era helenística.  

O autor quer exortar todos os judeus à resistência nacional, com a força das 

armas se necessário, contra os inimigos do Deus único, assegurando-lhes que 

a proteção de JHWH é eficaz o suficiente para permitir que uma pobre viúva 

derrote a arrogância dos judeus daqueles que pensavam que poderiam 

conquistar o mundo inteiro com armas de violência e destruição. 

 

ESTER 
 

O livro de ESTER é uma apaixonada descrição das experiências dramáticas por 

que passou a comunidade hebraica de Susa, quando esta cidade era capital do 

império persa. O texto sugere que esses acontecimentos afetariam a vida de 

todos os judeus residentes dentro das fronteiras daquele imenso império, que se 

estendia desde a Índia até à Etiópia. Quer dizer que os episódios narrados 

atingiam todos os judeus do mundo e as consequências diziam respeito à sua 

sobrevivência. 

As figuras centrais são um judeu de nome babilónico Mardoqueu e uma sua 

parente e protegida, chamada Ester, nome de ressonâncias simultaneamente 

babilónicas e persas. Mardoqueu surge como chefe da comunidade judaica; 

Ester é a personagem decisiva no desenrolar dos acontecimentos. 

O livro descreve uma ameaça de morte que se transformou numa afirmação de 

triunfo. Semelhante sucesso merece ser celebrado e recordado. E, de fato, o 

livro de ESTER culmina numa festa anual, ainda hoje celebrada entre os judeus: 

a festa de "Purim", ou das "sortes" lançadas e transformadas. 
 

Significado do nome 

Apesar de sua importância na Bíblia, Ester é um nome pagão. Em vez de se 

referir à deusa babilônica Ishtar, provavelmente se refere a uma palavra persa 

que significa "estrela". 



85 
 

 

PERÍODO DE COMPOSIÇÃO 

O livro de Ester chegou até nós em uma versão hebraica e em uma versão grega, 

que é mais extensa porque contém longos acréscimos. Essas adições (por 

exemplo, os primeiros 16 versículos do livro) são consideradas inspiradas pela 

nossa Igreja Católica. Isso explica a numeração incomum de alguns capítulos, 

para distinguir a versão grega da hebraica. 

São Jerónimo, ao preparar a edição da Bíblia em latim, chamada Vulgata, para 

que estas interrupções não cortassem a sequência do texto hebraico, decidiu 

colocar em primeiro lugar a tradução contínua do hebraico e acrescenta-lhe os 

suplementos em grego, numerados nos capítulos 11 a 16. E assim se 

apresentava o livro de ESTER, nas traduções que dependiam diretamente da 

Vulgata. 

No entanto, esta solução tornava mais difícil a leitura dos suplementos, que não 

representavam uma sequência completa. Por isso, é hoje mais habitual manter 

as interpolações do texto grego no seu lugar correspondente na narrativa, 

distinguindo-as do texto hebraico por um tipo de letra e por uma numeração 

diferentes. 
 

Embora narre acontecimentos que remontam à primeira metade do século V 

a.C., acredita-se que tenha sido escrito pelos judeus da Diáspora no século II 

a.C. É uma obra muito querida aos judeus, que juntamente com Rute, o Cântico 

dos Cânticos e Qoheleth eles o incluíram entre os "Megillot", isto é, entre os 

cinco "pergaminhos" bíblicos lidos por ocasião de feriados litúrgicos específicos. 

Em particular, Ester é proclamada durante a festa de Purim, pelas razões 

explicadas abaixo. 

 

O ESQUEMA GERAL do livro é aquele que se nos apresenta através da 

narrativa em hebraico: 

I. Ester torna-se rainha: A,1-2,23; 

II. Conspiração contra os judeus: 3,1-5,14; 

III. Amã é condenado à morte: 6,1-7,10; 

IV. Os hebreus vingam-se dos inimigos: 8,1-F,11. 
 

CONTEÚDO DO LIVRO 
 

Prólogo 

A obra abre ''no segundo ano do reinado de Assuero, o Grande Rei'', portanto 

em 485 a.C. O prólogo, preservado apenas no texto grego e portanto talvez 

posterior, introduz a figura de Mardoqueu, um judeu da tribo de Benjamim que 

vive em Susa, a capital do Império Persa e a residência de inverno dos Reis dos 

Reis desde o reinado de Dario I. Seu sonho premonitório dos dois dragões 

sugere que um grave desastre está prestes a acontecer em Israel. 

 

 



86 
 

A Trama de Amã 

No capítulo 1, o rei Assuero manda chamar sua esposa, a rainha Vasti, uma 

personagem sobre a qual não há notícias fora da Bíblia, mas ela está ocupada 

comemorando no clube das mulheres e não obedece. Então Assuero se divorcia 

dela e procura uma nova noiva.  

No capítulo 2, a escolha recai sobre a judia Hadassa, de quem Mardoqueu é 

guardião, sendo filha de seu tio. Mas Assuero não sabe que ela pertence ao povo 

judeu e a chama de Ester. 

Infelizmente para os judeus, um dos piores momentos de sua história se 

aproxima, pois Amã, o perverso conselheiro do rei, de linhagem amalequita (os 

amalequitas eram rivais tradicionais dos judeus), odeia Mardoqueu porque não 

quer se curvar diante dele ou prestar-lhe homenagem.   

E no capítulo 3 do livro ele concebe um plano monstruoso: usando o selo 

imperial que o soberano lhe confiou, ele assina um decreto ordenando o 

extermínio total do povo judeu. Realmente parece uma profecia trágica do 

Holocausto moderno desejada por Hitler. 
 

A teoria da retribuição 

Chegamos ao capítulo 4. Mardoqueu descobre a trama, rasga suas roupas e 

chora em alta voz. Passado o momento de desespero, porém, ele pede a Ester, 

a judia de mais alta patente em todo o império, que interceda junto ao soberano 

para que ele retire o decreto. Mas ninguém, sob pena de morte, pode 

comparecer perante o rei sem primeiro ser convocado (o costume registrado em 

Ester 4,11 não é uma invenção bíblica, embora seja improvável que também 

fosse aplicado à esposa real).  

Então Ester, depois de pedir a Mardoqueu que todos os judeus jejuassem por 

ela durante três dias, veste-se de luto e ora ao seu Deus para que venha em seu 

auxílio; a longuíssima oração é relatada no texto grego, e insiste no pecado 

cometido por Israel, que teria desencadeado o justo castigo divino. Esta é a 

chamada "teoria da retribuição" contra a qual o Livro de Jó se rebela, e contra a 

qual Jesus também se rebelará no Novo Testamento (João 9,1-5): 

"Respondeu Jesus: Nem ele pecou, nem seus pais; mas foi assim para que se 

manifestem nele as obras de Deus." 
 

Por fim, e estamos no capítulo 5, Ester se apresenta a Assuero em toda a 

magnificência de suas vestes reais e no esplendor de sua beleza. O rei, 

deslumbrado, toca-a com o cetro de ouro e salva-lhe a vida; Ela pode então 

apresentar seu pedido, que consiste em um convite para jantar em seus 

aposentos com o Ministro Amã. 
 

Punição de Amã 

No capítulo 6, as coisas começam a dar errado para Amã, pois ele é forçado a 

homenagear publicamente o odiado Mardoqueu, depois de acreditar que ele era 

o destinado ao triunfo público. Mas os acontecimentos se precipitam no capítulo 

7, onde Ester, durante o banquete, acusa Amã de ter condenado todo o povo 



87 
 

judeu à morte, inclusive ela. O rei fica furioso e ordena que Amã seja enforcado 

na mesma forca que ele havia erguido para Mardoqueu.  
 

No capítulo 8, chega ao clímax das honras concedidas ao guardião de Ester, 

quando ele é feito ministro no lugar de Amã e recebe o selo real. Então 

Mardoqueu emite um novo decreto que autoriza os judeus a se defenderem 

daqueles que os atacam. Mais uma vez, o texto exato do decreto é preservado 

em grego. 
 

A festa de Purim 

No capítulo 9 ocorre o massacre dos perseguidores dos judeus, perpetrado no 

mesmo dia que havia sido decretado para sua ruína: o ''13 de Adar''. Desde 

então, este dia tem sido lembrado pelos judeus como a festa de '''Purim''', de 

uma palavra não hebraica, mas acadiana (falada pelos antigos babilônios): ''Pur'', 

que significa "sorte". Na verdade, a data havia sido escolhida por sorteio por 

Amã. 

O extermínio é apresentado com números hiperbólicos, deliberadamente 

exagerados; Os dez filhos de Amã também são vítimas. Tudo termina com um 

grande banquete. Segundo as instruções de Ester, a validade do decreto é 

estendida por um dia para concluir o trabalho; Isso serve para justificar por que 

nas cidades a festa de Purim era celebrada do dia 13 ao dia 15 de Adar, no 

campo apenas do dia 13 ao dia 14 (portanto, é um "conto etiológico"). A 

comemoração acontece com banquetes, troca de presentes e doações aos 

pobres. E hoje, a festa de Purim é celebrado com bailes de máscaras e 

corresponde ao carnaval cristão.  

O capítulo 10 contém o epílogo da história. 

 

SIGNIFICADO TEOLÓGICO 

Vale a pena notar que, se o nome de Ester pode lembrar o da deusa babilônica 

Ishtar, o de Mardoqueui lembra o do deus Marduk. Isso levou alguns a pensar 

que se trata de uma adaptação de um mito babilônico, que não chegou até nós, 

ouvido pelos judeus durante a deportação para a Babilônia. Mas, mesmo que 

isso fosse verdade, apesar de suas raízes pagãs, os dois estão destinados a se 

tornarem instrumentos de salvação para os judeus, que correm até o risco de 

desaparecer como povo. 

O livro exalta a tese, muito cara à Bíblia, da inversão do destino decidida pelos 

homens maus: o injusto, que parecia destinado ao sucesso, é derrubado e sofre 

o mesmo castigo que havia preparado para o justo; o último é glorificado.  
 

Note que a mesma coisa aconteceu em Êxodo: os egípcios mataram os 

primogênitos dos hebreus, e YHWH mata os primogênitos dos egípcios. Tudo 

isto revela a ação decisiva do Senhor na história humana e transforma-se num 

apelo à esperança, precisamente quando a morte parece ser o único destino 

possível, como aconteceu durante a perseguição de Antíoco IV Epifânio, época 

em que talvez o texto tenha sido composto. 



88 
 

 

HISTORICIDADE  

Literariamente, esta narrativa apresenta-se como descrição histórica. Aliás, em 

9,32 e 10,2 existem alusões explícitas ao facto de ter sido escrito aquilo que 

acontecera com Ester e com Mardoqueu. Esta fisionomia literária condiz bem 

com o carácter mais ou menos histórico do seu conteúdo. A descrição dos 

ambientes e dos costumes tem alguma exatidão. 

No entanto, numerosos indícios levam-nos a pensar que os muitos elementos de 

figuras e experiências históricas podem ter sido elaborados nesta obra, que é 

construída segundo o modelo literário de um romance histórico.  

Os nomes de Mardoqueu e de Ester dão aos seus heróis certa verossimilhança 

histórica. O nome de Assuero, dado ao rei, é a versão bíblica normal para o bem 

conhecido nome de Xerxes. E isto constitui mais uma razão de verosimilhança 

histórica. A vida da corte, aqui descrita, corresponde igualmente bem à imagem 

histórica; pelo contrário, o facto de Mardoqueu ter sido exilado de Jerusalém no 

tempo de Nabucodonosor e estar ainda, mais de cem anos depois, a dirigir estes 

acontecimentos levanta fortes dúvidas. Além disso, os conflitos religiosos e 

culturais descritos, e mesmo os nomes da rainha rejeitada e da nova rainha 

escolhida por Assuero, ou Xerxes, são inteiramente desconhecidos na corte 

persa. 

É possível, por conseguinte, que tenham sido acumuladas aqui, numa única 

história, muitas experiências dramáticas de comunidades judaicas em contextos 

sociais adversos; e também muitas esperanças que, entretanto, as foram 

reanimando, garantindo-lhes a sobrevivência. De tudo isso poderá ter resultado 

este livro, como memória exultante e como razão de esperança. 

De fato, em ESTER condensam-se experiências de rejeição e de ameaça, que 

punham em causa a sobrevivência do judaísmo e, por antítese, descreve-se a 

forma como todos os perigos se transformaram em retumbante afirmação dos 

seus ideais. Tão entusiasta quiseram os judeus tornar a sua vitória, que não 

conseguiram evitar excessos: da pura autodefesa, passaram a gestos 

exagerados de vingança. 
 

Assuero 

Todos os comentaristas, tanto antigos quanto modernos, reconhecem Assuero 

como o rei persa Xerxes, filho de Dario I, que reinou de 486 a 465 a.C., ano em 

que foi eliminado por uma conspiração.  

Os historiadores lembram-se dele sobretudo pelas severas derrotas que sofreu 

em Salamina e Plateia pelos gregos durante as Guerras Persas.  

O império sobre o qual ele reina se estende, de acordo com Ester 1,18-19, da 

Índia à Etiópia, e é dividido em cento e vinte e sete províncias.  

Observe que Heródoto lista vinte satrapias (províncias com governadores), mas 

é possível que as províncias fossem subdivisões territoriais mais limitadas do 

que as satrapias. Em Ester 8,13, é feita referência ao sistema eficiente que os 

persas tinham para transmitir despachos, isto é, um sistema rodoviário altamente 



89 
 

eficiente, atravessado por mensageiros a cavalo com velocidade proverbial. 

“Meus dias passam mais rápido que um carteiro”, diz Jó 9,25. 

 

110 anos? 

A maior inconsistência histórica no livro é encontrada logo no início, quando diz 

que Mardoqueu "veio do grupo de exilados que Nabucodonosor, rei da Babilônia, 

havia deportado de Jerusalém com Jeconias, rei da Judeia" (Ester 1,3). Mas essa 

deportação ocorreu em 597 a.C.; Como é possível que, 110 anos depois, 

Mardoqueu esteja a serviço de Xerxes? Isso demonstraria que o livro tem 

propósitos didáticos e teológicos, mas certamente não históricos. 

Um Mardoqueu também é mencionado no livro de Neemias (7,7), entre aqueles 

que retornaram com Zorobabel para Jerusalém na época de Ciro, o Grande (539 

a.C.). Portanto, é possível que o autor bíblico esteja reutilizando o nome de um 

personagem já conhecido na sua época como protagonista do seu livro. 

 

Pérsia e Macedônia 

No entanto, mesmo neste texto é possível traçar sementes evidentes de 

historicidade. Na verdade, Ester 8, 22 apresenta Amã como um amalequita 

(Agague era o rei de Amaleque capturado por Saul, um benjamita como 

Mardoqueu e morto por Samuel), mas como um macedônio, talvez brincando 

com a assonância entre amalequitas e macedônios. Em suma, o plano maligno 

de Amã não remonta a um ódio pessoal ou tribal (Amaleque contra Israel), mas 

sim a um ódio político. 

As relações entre a Pérsia e a Macedônia sempre foram muito difíceis, até a 

conquista do Império Persa por Alexandre, o Grande. Portanto, é lógico retratar 

Amã não como um homem pérfido (o que implicaria que o rei não conseguiu 

escolher seus conselheiros mais confiáveis), mas como um traidor a soldo de 

uma potência estrangeira. 

 

O epílogo 

O último versículo do livro (Ester 10,14) representa o fim da versão grega, e diz 

entre outras coisas: “No quarto ano de Ptolomeu e Cleópatra...” 

A partir dele é possível, segundo alguns, datar a versão grega de Ester no ano 

114 a.C., sendo este o quarto ano do reinado de Ptolomeu VIII e sua esposa 

Cleópatra. Alguns, no entanto, contestam essa datação, pois ela só pode ser 

deduzida de um capítulo deuterocanônico. 
 

 

O LIVRO DE MACABEUS  

 

Com o título de MACABEUS são designados dois livros que fazem parte da 

Sagrada Escritura.  



90 
 

Nos primeiros séculos da Igreja, houve algumas dúvidas em considerá-los parte 

do Cânone. De fato, não constam no Cânone da Bíblia Hebraica dos judeus 

palestinenses; mas fazem parte da Bíblia do judaísmo de Alexandria.  

Este fato veio a criar, por parte das igrejas protestantes, uma atitude de reserva 

para com eles; quanto aos outros dois, cedo lhes foi recusada a classificação de 

livros bíblicos, tanto pelos judeus como pelos cristãos. 

 

NOME: Chamam-se MACABEUS, não porque tal fosse o nome do seu autor, 

mas porque Judas - o protagonista dos principais acontecimentos narrados nos 

dois livros - foi denominado "Macabeu". Porém, foi São Clemente de Alexandria 

(séc. III d.C.) quem, pela primeira vez, lhes atribuiu esse título, que se tornou 

corrente na tradição cristã. 
 

O termo "macabeu" aparece em Is 62,2 com o significado de "designado de 

Deus", que corresponde perfeitamente à qualidade de chefe com que Judas é 

descrito em 2 Mac 8,1-7. Também é muito semelhante ao que se diz dos chefes 

carismáticos do período dos Juízes e ao papel dos que têm a missão de libertar 

o povo de um poder político ou de uma cultura que não respeita a fé de Israel. 
 

O cenário histórico é muito posterior ao de todos os outros livros históricos do 

Antigo Testamento: de fato, ele narra os acontecimentos do povo de Israel sob 

o domínio dos selêucidas, e isso após a morte do imperador Alexandre, o 

Grande (356- 323 a.C.), o protagonista da rápida conquista grega do império 

persa e da subsequente marcha até as fronteiras da Índia.  

Quando Alexandre morreu sem herdeiros, com apenas 33 anos, seus generais, 

chamados em grego de Diádocos ("sucessores") não conseguiram manter a 

unidade e assim foi dividido em reinos dominados por uma cultura sincrética, 

resultante da fusão das antigas tradições orientais com a nova cultura grega 

predominante: esta era recebe o nome de Helenismo.  

O koinonè, a língua grega, tornou-se o vetor de intercâmbio cultural em uma 

vasta bacia que ia da Espanha ao Indo, e os novos governantes tentaram por 

todos os meios impor sua superioridade cultural e militar. 

Infelizmente, no século II a.C. Esse esforço levou os selêucidas, governantes da 

região siro-mesopotâmica, a tentar helenizar também a região palestina, como 

haviam feito com o resto do Oriente Médio, apagando as tradições mosaicas.  

Os judeus ortodoxos naturalmente não aceitaram esta helenização forçada, que 

incluía entre outras coisas a proibição da circuncisão e do repouso sabático, e 

deu vida a uma verdadeira Resistência armada. 

 
 

I MACABEUS 

 

AUTOR E MENSAGEM O 1.° livro dos MACABEUS é obra de autor 

desconhecido, mas bom conhecedor da Palestina e imbuído da fé que 

caracteriza o povo eleito. É precisamente esta fé que o leva a narrar a História 



91 
 

recente do seu povo, para impedir os seus irmãos de raça de serem infiéis à 

aliança. 

No horizonte, está o confronto entre a fé de Israel e os novos modos de viver da 

cultura helenística, em que o judaísmo da diáspora se encontra. Para responder 

a essa situação concreta e precaver da traição à fé, o autor vai buscar este 

período histórico e os modelos de fé nele encontrados. 

Tocado pela dura experiência do tempo do domínio selêucida, com Antíoco IV 

Epifânio à cabeça, volta-se para a raiz da fé, que é a aliança do Sinai, e diz ao 

povo: "Deus está sempre atento e vai fazer surgir homens corajosos e 

determinados, para resistirmos à imposição dos valores culturais que ameaçam 

as atitudes de vida exigidas pela aliança".  

Por isso, mais que descrever objectivamente o que fizeram esses homens, o 

autor preocupa-se em mostrar como, por atitudes idênticas às deles, o povo fiel 

pode continuar a viver a sua fé no Deus único e a manter a sua identidade 

nacional. 
 

GÉNERO LITERÁRIO Os dois livros dos MACABEUS são históricos, segundo 

os critérios historiográficos da época, e com uma acentuada preocupação 

religiosa e edificante. 

Mais que uma narração objetiva dos acontecimentos do mesmo período, nem 

sempre concordantes, porque entre si distintos e independentes, assemelham-

se a dois evangelhos sinóticos:  

o 1.° livro abrange o período que vai de 175 a.C. a 134 a.C. (subida ao trono de 

João Hircano);  

o 2.° livro cobre o período de 175 a.C. a 160 a.C. (morte de Nicanor). 

 

DIVISÃO E CONTEÚDO A narração dos acontecimentos está distribuída em 

quatro blocos:  

no primeiro traça-se o ambiente político e cultural criado por Alexandre Magno, 

que origina a revolta dos Macabeus (1,1-2,70);  

no segundo narram-se os feitos gloriosos de Judas Macabeu (3,1-9,22); 

no terceiro descrevem-se os feitos de Jónatas (9,23-12,54) e,  

no quarto, os feitos do Sumo Sacerdote Simão, fundador da dinastia dos 

Hasmoneus (13,1-16,24). 
 

O seu conteúdo poderá ser dividido nas quatro partes que apresentamos a 

seguir: 

I. Ambiente político e revolta de Matatias (1,1-2,70): Alexandre Magno (1,1-

9); Antíoco Epifânio (1, 10-40); perseguição religiosa (1,41-64); feitos de Matatias 

(2,1-70). 
 

II. Judas Macabeu (3,1-9,22): primeiras vitórias de Judas (3,1-4,35); purificação 

do templo (4,36-61); guerra contra os povos vizinhos (5); morte de Antíoco na 

Pérsia (6,1-17); Antíoco Eupátor ataca a Judeia e faz a paz com os judeus (6,18-



92 
 

63); Demétrio, sucessor de Eupátor, declara guerra a Judas Macabeu (7); Judas 

Macabeu alia-se aos romanos (8); morte de Judas Macabeu (9,1-22). 
 

III. Feitos de Jónatas, sucessor de Judas Macabeu (9,23-12,54): modificação 

da situação dos judeus (9,23-73); Jónatas aproveita-se da guerra civil dos sírios 

(10); confirmação da situação de Jónatas (11); aliança com os romanos e com 

os espartanos (12,1-23); Jónatas em poder de Trifon (12,24-54). 
 

IV. Simão, príncipe do povo judeu (13,1-16,24): Simão procura resgatar seu 

irmão (13,1-32); Simão assegura a liberdade do seu povo (13,33-53); Simão é 

aclamado príncipe do povo judeu (14); Antíoco Sidetes volta-se contra os judeus 

(15); morte de Simão (16). 

 

II MACABEUS 

 

O 2° LIVRO DOS MACABEUS não é, como facilmente se poderia supor, a 

continuação do primeiro, nem tem o mesmo autor. De comum entre os dois 

existe apenas o clima de perseguição à fé, orquestrada igualmente pelos 

Selêucidas, embora narrada de um modo menos histórico e mais edificante. Mas 

convém ter em conta o que se disse no início da Introdução a 1 Macabeus, 

quanto ao seu nome e à sua classificação como livro bíblico. 

 

AUTOR:  O autor, que terá escrito no Egipto, pretende edificar a fé dos judeus 

deste país, também perseguidos por Ptolomeu. Com um estilo vivo e uma 

tendência para exagerar a caracterização das personagens - pois quer 

apresentá-las como heróis na fé a um povo que está a sofrer por causa dela - 

pretende mostrar que a perseguição é apenas um castigo justo e medicinal, 

merecido pelos pecados cometidos, para convidar à conversão de vida e à 

fidelidade à aliança. 

 

CONTEÚDO E DIVISÃO  

Na sua forma atual, o livro poderá resumir-se no esquema seguinte: 
 

Introdução (1,1-2,32):  

primeira carta (1,1-9);  

segunda carta (1,10-2,18);  

prefácio do autor (2,19-32). 
 

I. Causas da rebelião dos Macabeus (3,1-7,42):  

preservação do templo (3);  

Onias, pontífice (4);  

matanças de Antíoco em Jerusalém (5);  

a perseguição religiosa (6);  

martírio dos sete irmãos (7). 
 



93 
 

II. Rebelião dos Macabeus (8,1-10,8):  

primeiras vitórias dos Macabeus (8);  

morte de Antíoco (9);  

purificação do templo (10,1-8). 
 

III. Campanhas militares de Judas Macabeu (10,9-15,36).  

Novas vitórias do Macabeu sobre os povos vizinhos (10,9-12,45);  

guerra e paz entre Antíoco Eupátor e Judas Macabeu (13);  

Demétrio, rei da Síria, declara guerra ao Macabeu (14);  

Nicanor, general dos sírios, é vencido por Judas Macabeu (15,1-36). 

Epílogo (15,37-39):  

considerações do autor. 

 

MENSAGEM Dado o objetivo da obra, a lei - como expressão da aliança - e o 

templo são os pontos de referência da fé, a necessitar de revigoramento para 

não se deixar absorver pela pressão da nova cultura.  

Por isso, ao lado daqueles que, por debilidade ou oportunismo sócio-político, 

renegam a fé, o autor coloca os que se refugiam em Deus e vão para o campo 

de batalha, apoiados nas armas da oração, do jejum e da leitura da Bíblia. 
 

Neste quadro de fé no Deus da aliança, que protege os que morrem por ela em 

vez de a renegar, surgem alguns ensinamentos desenvolvidos depois no cenário 

da revelação.  

É o caso dos anjos, como agentes de Deus para executar o seu projecto (2,21; 

3,24-26; 10,29; 11,6-8; 15,23),  

do valor da oração dos vivos para conseguir de Deus o perdão dos pecados dos 

defuntos (12,43-45),  

bem como do valor da intercessão dos "santos" que estão na outra vida, em favor 

dos que ainda peregrinam na terra (15,12-16);  

e ainda a questão da ressurreição dos fiéis (7,9.14.23.28-29.36; 12,43-45; 14,46) 

e a retribuição depois da morte, tanto para os fiéis como para os que fizeram mal 

ao povo, pois Deus dará a cada um segundo o que tiver merecido. 

 

 


